
 
 
 

 

 
Deutsche Nationalbibliothek 
Adickesallee 1 
60322 Frankfurt am Main 
 
 
 
 

Einzelgespraech_Stern_Norbert_Naftali 

 

Archiv Kristine von Soden  (EB 2020/005) 

 

UMSCHRIFTEN 

Tonkassetten 

Jüdische Waisenhauskinder 1995 

© KvS 

 

Einzelgespräch mit Norbert (Naftali) Stern (20.5.1931) 

 

 

Seite A 

 

Direkt:  

 

KvS: Wie Sie hier in Frankfurt aufgewachsen sind und später ins Waisenhaus gekommen 

sind, ja?  

 

N. Stern: Ich bin in Lauterbach geboren, 1926, und bis 36 waren wir in Lauterbach, da 

hat sich die Gemeinde aufgelöst. Und mein Vater, der sozusagen der Lehrer, der Vorbeter 

und all diese Funktionen ausgeführt hat, wo kein Rabbiner war, war er statt Rabbiner 

dort, und da sich die Gemeinde aufgelöst hat, sind wir nach Frankfurt gezogen, damit wir 

in die Realschule gehen können. Ich war der Jüngste zu Hause. Mein Vater hat auch 

etwas Unterricht gegeben in der Volksschule, in der Jüdischen Volksschule hier in 

Frankfurt, obwohl er schon pensioniert war. Das ist, was ich weiß von meinem Vater. 

Dann, 1938, nach der ‚Kristallnacht’, wurde mein Vater nach Buchenwald genommen, 



 

 

  2 | 18 

das war November 38, und meine Mutter war da allein mit den Kindern. Und dann bin ich 

ins Waisenhaus gekommen. Denn der Leiter des Waisenhauses war ein sehr guter Freund 

von meinem Vater, sie haben beide zusammen studiert in Würzburg im Jüdischen 

Lehrerseminar, und da wollte er meiner Mutter helfen. Bin ich da hingekommen. Und 

sechs Wochen später, wenn ich mich nicht irre, kam mein Vater zurück, wie ich schon 

gestern gesagt habe, da er das Eiserne Kreuz hatte, und damals hat man noch die Juden, 

die das Eiserne Kreuz hatten, zurück geschickt. Aber ich blieb dann im Waisenhaus, es 

war kurz vor meiner Bar Mitzwa, da habe ich auch dort mit meinen, gelernt, was man 

sagen muss an der Bar Mitzwa natürlich. Und dann war schon, kam diese Gruppe, als ich 

ins Waisenhaus kam, war die Gruppe sozusagen schon zusammengesetzt. Aber da hat 

noch der Junge plötzlich von seinem Vater weggeholt worden, und einen anderer Junge 

ist irgendwo anders hingegangen, so zum Beispiel mein bester Freund von der Schule, 

von derselben Schulklasse, Dagobert Frank, ist damals nach Holland mit seinem Vater 

gefahren, und wir haben sogar noch zwei-, dreimal korrespondiert, bis ich nichts mehr 

von ihm gehört habe, und dann auf einmal kam Herr Marx zu meinen Eltern und sagte: 

‚Es ist ein Platz frei. Ich kann den Jungen mitnehmen dem Alter nach.’ Und da kam der 

Dr. Burg von Berlin, vom Palästina Amt, und hat mich – wie sagt man – gefragt, ob ich 

nicht ganz blöd bin scheinbar oder so irgendetwas (lacht), und hat mich angenommen, 

und wie ich schon sagte gestern, am Samstag, wo meine Bar Mitzwa war, nach der Bar 

Mitzwa haben wir alle zusammen gefrühstückt oder gegessen im Waisenhaus, und da ist 

der Herr Marx in die Synagoge, mein Vater kam auch ins Waisenhaus, die Friedberger 

Andacht gab’s ja nicht mehr, und beim Essen stand Herr Marx auf und sagt: ‚Ich habe 

jetzt gerade das schönste Geschenk bekommen, und der Postbeamte hat die Karte 

gebracht von Berlin, dass du angenommen bist, mit der Gruppe reisen kannst. Das war 

schon im März. Und wir sind dann drei Wochen später weggefahren nach München mit 

dem Zug, und von München nach Triest, und in Triest sind wir aufs Schiff. Ich möchte 

aber wirklich erwähnen, dass…  

 

Kurze Unterbrechung 

 

N. Stern: Also meine Mutter hat mir erklärt, dass es jetzt sehr schwer, der Vater ist 

nicht da, und soundso bist du mit einigen von deiner Klasse zusammen, und ich erinnere 

mich nicht, dass es mir irgendwas ausgemacht hat, sie hat gesagt, müssen jetzt warten, 

was mit dem Vater wird, und da war meine Großmutter auch noch da damals in 

Frankfurt, wo meine Mutter auch hingegangen ist immer zusammen mit den anderen 

Geschwistern, die sie hatte. Also es war nicht so einfach. Aber es hat mir wirklich nichts 



 

 

  3 | 18 

ausgemacht, und die Atmosphäre im Waisenhaus war wirklich so wunderbar, und ich 

kannte ja Herrn Marx und seine Frau schon von vorher, sie haben manchmal uns 

besucht, und wir haben sie besucht, also es waren wirklich außergewöhnlich nette 

Menschen wie hier alle erzählt haben. 

 

KvS: Mich würde auch noch mal interessieren, wie eigentlich das Waisenhaus auch 

aussah zum Beispiel. War da unten ein Speiseraum? Oder: Wo schliefen die Kinder, in 

mehreren Zimmern? Wie sah denn das so aus? 

 

N. Stern: Ja, ich hab nicht dort geschlafen. War nur während des tags dort. Geschlafen 

hab ich zu Hause. Bis die letzten zehn Tage. Die letzten zehn Tage bevor der Abreise 

habe ich auch dort geschlafen in einem Schlafsaal. Ich weiß aber nicht mehr, wie viel in 

dem Saal waren. Ich weiß nur, dass waren alles Kinder in meinem Alter. Wir waren 

sozusagen paar Tage, höchstens zehn Tage, die ich dort war. Da war mein Vater schon 

zurück. Aber während des Tages war ich dort. Die ganze Woche. Das ist also auf diese 

Frage. 

 

KvS: Und wie lief denn sonst so am Tage, ich hab das ja gestern auch schon gefragt, wie 

lief 

denn das Leben so für die Kinder ab? Nach der Schule kam man dann wieder zurück ins 

Waisenheim, mittags. Und morgens ging man, war das die Schule, wo wir gestern waren, 

wo alle hingingen, oder – 

 

N. Stern: Nicht alle. Gingen nicht alle in dieselbe Schule. Ich kann nur von mir und 

meinen Freunden erzählen, wo wir in der Hirsch-Realschule waren. Ich war damals in der 

Quarta, und ich erinnere mich auch noch sehr gut an die Schule natürlich, an die Lehrer. 

Einer der Lehrer, die wir sehr gern hatten, der so ’n bisschen mit neuen Gedanken kam, 

ein ganz junger Lehrer, der lange Jahre nachher in Israel gelebt hat, und zuletzt war er 

der Leiter der Bibliothek in der Jerusalem Universität, Dr. Jacob Rothschild. War noch ein 

anderer Lehrer, Herr Willy Wolf, wo ich auch, wo ich seinen Bruder getroffen habe viele 

Jahre später, und wir haben sogar seine Wohnung übernommen, das ist ein anderes 

Thema. Wie man sich so trifft, ist manchmal sehr interessant zu sehen. Wir kamen nicht 

sehr früh nach Hause, denn nachmittags, diese Schule war eine rein orthodoxe Schule 



 

 

  4 | 18 

und außer den allgemeinen Fächern hat man ziemlich viel Stunden gehabt in jüdischen 

Fächern, kamen wir nicht sehr früh zurück. Dann hat man nicht wenig Schulaufgaben 

gehabt, wie es damals war. Hauptsächlich Mathematik waren immer sehr viele 

Schularbeiten, der Mathematiklehrer hat einen Stock über uns gewohnt, Obermainanlage 

22, wo meine Eltern gewohnt haben, und war sehr streng, viele Aufgaben. Und dann 

gewöhnlich, wie ich mich erinnere, so ungefähr in den letzten Stunden vor fünf 

(Räuspern/Husten), also gewöhnlich vor fünf, glaub ich nicht, dass wir viel Zeit hatten, 

zu spielen. Ich erinnere mich nur, dass an einem Tag, wo es geregnet hat, und dann 

durften wir, dieser eine Tag, dann durften wir zuerst spielen und später erst die Aufgaben 

machen, was nicht immer so gewöhnlich war im Waisenhaus, denn erst kommt ja die 

Pflicht.  

Was wirklich aufregend für mich war, gestern in dieser Ausstellung: dass ich dort ein Bild 

gefunden habe vom Waisenhaus, wo ich mit zwei Freunden, die zusammen mit mir nach 

Palästina gingen (Aba Goldfinger und Michelsohn), Fußball gespielt habe. Ich habe dieses 

Bild zum ersten Mal in meinem Leben gesehen, gestern Abend auf dieser Ausstellung. Ein 

anderes Bild, das ich gesehen habe auch gestern zum ersten Mal in meinem Leben, ist 

auf dem Schiff nach Palästina, wo diese Pyramide war, und ich sah plötzlich, dass ich 

auch dabei stehe! Und deswegen allein schon war es wert, hierher zu kommen (lacht). 

 

KvS: Was war das für ein Gefühl? Kann man gar nicht beschreiben wahrscheinlich.  

 

Pause 

 

N. Stern: Persönlich muss ich sagen, ich war ja sicher, dass ich in paar Wochen 

spätestens sehe ich meine Eltern wieder in Palästina! Denn damals starb mein Bruder, 

der gelähmt war, der starb an einer Lungenentzündung. Und da waren wir schon sicher, 

dass wir jetzt werden rauskommen, ja? Da haben sie aber erst angefangen mit dieser 

ganzen Bürokratie, mein Onkel musste sie anfordern, anders können sie kein Zertifikat 

bekommen. Aber ich glaube, das hat auch dazu geholfen, dass der Abschied nicht so 

tragisch war, ja? Wir sehen uns bald wieder. Ich glaube, meine Eltern waren auch sicher. 

Ich glaube nicht, dass jemand so spielen kann. Das war der Abschied. Und dadurch, dass 

wir alle zusammen waren, die Gruppe von Jungens, die immer zusammen gespielt 

haben, die zusammen gelernt haben und auch ein bisschen öfter all diese, wie Jungens 

machen, ja, bisschen ärgern die Lehrer und so weiter und so fort. Und aufm Schiff auch 



 

 

  5 | 18 

haben wir, wie man sieht auf dem Bild die Pyramide gemacht, haben gesungen, und man 

hat uns neue Lieder gelehrt für das neue Land auf Hebräisch – 

 

Kurze Unterbrechung gemeinsames Lachen) 

 

N. Stern: Aber eins war wirklich richtig, denn ich kam zum Beispiel mit zwei Koffern von 

Zuhause an, meine Eltern haben den Koffer hingebracht, aber es hat die Frau Marx, sie 

hat niemand, sie musste alle Koffer aufmachen und sehen, ob alles gut gepackt war und 

sehen, ob man nicht was vergessen hat, ja? Das war, das erinnere ich mich, das war 

nämlich an den letzten zwei Tagen. Man musste die Koffer drei Tage vorher hinbringen. 

Das war das Einzige, was ich von den Vorbereitungen weiß. Denn für die anderen Kinder 

haben die Familie Marx das selbst alles gekauft und vorbereitet, ja? Nicht so wie die, die 

Eltern hatten. 

 

KvS: Erinnern Sie sich denn auch noch, was Sie mit hatten? War das vorwiegend 

Kleidung oder waren das auch Bücher, Spielsachen oder so? 

 

N. Stern: Keine Spielsachen, keine Spielsachen! Kleider, Kleider, ja, hauptsächlich 

Unterwäsche, denn man hat, scheinbar wussten meine Eltern, dass – heute meine ich 

das, ja? – was wir sofort bekommen, wenn wir ankommen in Palästina. Was wir natürlich 

ja mitgenommen haben, jeder seine persönlichen Sachen, paar Bücher oder die Sachen, 

die ich zu Bar Mitzwa bekommen habe, hauptsächlich diese Bücher, die hab ich 

mitgenommen. Und meine Eltern sagten, du brauchst ja nicht mehr wie drei oder vier 

Unterwäsche, denn gleich, wenn du dort bist, dann wird verteilt, ein (hebräisch) heißt 

das, ein Kleider-Store, Storage, nicht Store, ich weiß nicht, wie man das auf Deutsch 

sagt, und so war es auch. Nach ein paar Tagen sind wir alle in einen Raum gebracht 

worden, dort in Palästina, und jeder hat seine Sachen bekommen, Arbeitssachen, 

Arbeitskleider zum Anziehen bei der Arbeit, denn wir haben nach einer Woche schon 

angefangen etwas zu arbeiten auch, wo wir sehr froh drüber waren. Es war ’ne schöne 

Abwechslung, man musste nicht nur lernen, man darf auch ’n bisschen arbeiten. Aber da 

komm ich etwas später dazu, ja? Meine Eltern fuhren mit bis München. Und erst dort 

haben wir uns verabschiedet. Von meinen zwei Brüdern habe ich mich schon 

verabschiedet in Frankfurt. Aber die Eltern sind mitgefahren. Von München nach Triest, 

außer dieser einer Aufregung die wir hatten, die wir gestern, jemand hat davon erzählt, 



 

 

  6 | 18 

ging alles gut vorbei. In Triest sind wir aufs Schiff, die Schiffsreise war nicht sehr einfach. 

Denn es  war April. Und April ist nicht gerade die beste Zeit, von Triest durch Kretin, 

durch diese Kreta, Zyprus, den Weg nach Kreta ist es immer etwas stürmisch. Und einige 

von den Kindern sind nicht sehr viel rauf gegangen (lacht). Mir machen solche Sachen 

nichts aus. Bis heute nicht (lacht). Auch später, als wir nach Brasilien gefahren sind, 

waren wir drei Wochen aufm Schiff,  ja? Und es war viel stürmischer. Ich war mit 

meinem Sohn der Einzige im Speisesaal (lacht). Damals hatte ich schon Kinder. Das war 

die Fahrt. Und dann kamen wir an in Haifa. Und ich muss sagen: Die ersten Minuten, als 

wir vom Schiff herunter kamen in Haifa, weiß ich noch wie heute, ich persönlich auf jeden 

Fall, ich konnte es überhaupt nicht glauben, denn das erste war, dass ein Araber mit 

einer Kefia, diesen Kopfbedeckungen, kam auf mich zu, ich hatte sehr Angst, denn man 

hatte erzählt, es gibt Unruhen in Palästina, aber er kam und sagte etwas, was ich nicht 

verstanden habe und gab mir eine Apfelsine. Und das war die erste Apfelsine in Palästina. 

In Frankfurt gab’s manchmal am Tu Bischwat (richtig geschrieben?), am 15. Schwat, wo 

der Tag der Früchte ist in unserer Religion, gab es manchmal bei uns zu hause eine Jaffa-

Apfelsine, die sehr teuer waren damals. Und jetzt kommt hier ’n Araber und schenkt mir 

eine Apfelsine! Das war der erste Empfang. – Viel Zeit hatten wir nicht. Denn es kam 

sofort ein Autobus. Und man sagte uns, wir sollen keine Angst haben. Es ist möglich, auf 

dem Weg von Haifa nach Kwar HaNoar Hadati (Kwar HaNoar Hadati heißt ein Dorf der 

frommen Jugend, also religiösen Jugend, das ist der Name des Dorfes) und auf dem Weg 

fährt man durch ein sehr großes arabisches Dorf (hebräisch), und da kann es schon mal 

vorkommen, dass die Steine auf Euch werfen! Also man hat uns vorbereitet, damit wir 

nicht in Panik geraten usw. Aber es ist nichts passiert. Wir sind gut angekommen. Und 

als wir angekommen in einem Dorf, das heißt Kfar Hassidim, also das Dorf der Hassidim, 

und das ist ein Dorf, das gegründet wurde, wo auch fromme Juden Landwirtschaft 

betrieben. Und neben diesem Dorf war dieses Jugenddorf. Dort hielt der Autobus, wir 

gingen runter, und zu Fuß rauf nach dem Kwar HaNoar, nach dem Kinderdorf, und zu 

beiden Seiten Pferde und – wie sagt man? Mulis, also diese – KvS: Esel nicht, Lastesel –  

Maulesel! – KvS bestätigend: oder Maulesel –  Glaub ich, nennt man das (lacht). Das sind 

Esel, die mit Pferden gepaart werden, und die allein können nie Pferde oder Esel zeugen, 

ja? Weil die gepaart sind. Die sind aber sehr gut für die Arbeit. Also Pferde und Esel und 

diese Maulesel und auf jedem saß ein Junge. Und das war der Empfang. Und ein großes 

Schild ‚Willkommen!’ Und wir waren sehr stolz und natürlich auch sehr aufgeregt. Ein Teil 

davon hatten auch Gewehre dabei. Und so war unser Empfang in Kwar HaNoar. Wir 

waren die ersten Kinder in diesem Dorf. Bis dahin kamen nur Jugendliche von sechzehn 

Jahre alt dorthin, um Landwirtschaft zu lernen. Und wir waren die ersten Kinder, die 

dahin kamen. Und deswegen kamen wir in ein separates Haus, das war für die Kinder. 

Der Leiter dieses Kinder-Resorts war ein sehr bekannter Mann, von dem wir schon vorher 



 

 

  7 | 18 

gehört haben in Deutschland, Rabbiner Dr. Ochs, der war der Oberrabbiner von Leipzig. 

Und wir hörten von ihm, denn als zum ersten Mal Juden nach Polen geschickt wurden, 

hat seine Frau an der Eisenbahn in Leipzig Essen vorbereitet für diese Menschen, das 

stand in den jüdischen Zeitungen. Und dadurch wussten wir, kannten wir schon diesen 

Namen von Dr. Ochs, ein ganz außergewöhnlicher Mann. Seine Frau war sozusagen die 

Hausmutter von uns, und er war der pädagogische Leiter von uns. Der Mann später ging 

nach Tel Aviv und wurde Leiter einer der bekanntesten jüdischen Schulen, Hochschulen, 

also Realschulen, Gymnasium orthodox in Tel Aviv. Ich muss noch persönlich hinzufügen, 

dass als wir heirateten, als mein Bruder heiratete, meine Schwägerin ist von Leipzig 

auch, war er der Rabbiner, als wir heirateten, war er der Rabbiner, als meine älteste 

Tochter heiratete, war er der Rabbiner, und als mein Sohn heiratete, war schon 

abgesprochen, er wird der Rabbiner sein, aber er ist zwei Wochen vor der Hochzeit 

gestorben. Das nur so nebenbei. Er war der Leiter von dieser Gruppe von uns. Und 

wirklich etwas Pikantes zu erzählen: Denn alle Menschen in diesem Jugenddorf, alle 

Lehrer, mit denen wir zu tun hatten, wurden mit dem Vornamen gerufen. Also der Leiter 

des ganzen Dorfes, Eugen Michaelis von Hamburg, jeder rief ihn Eugen, ja? Und so 

weiter.. Und der Sohn von dem Rabbiner Hoffmann, der ist ja bekannt, war auch ein 

Lehrer in Kwar HaNoar, jeder ruft ihn Nathan. Der einzige, wo wir nicht, obwohl er es 

verlangt hat, wo wir nicht anreden konnten mit David, er wollte, wir sollen ihn David 

rufen, wir konnten das nicht, wir rufen ihn die ganze Zeit Dr. Ochs. Es war unmöglich für 

uns, einen so bekannten Mann, Rabbiner, jetzt plötzlich persönlich anzureden. Aber so 

war die Atmosphäre in diesem Dorf! Es war sozusagen ein Anfang von einem Kibbuz. 

Alles war zusammen. Zum Beispiel, wir hatten ein Budget, ja? So und soviel Geld für 

unsere Gruppe Die Gruppe selbst konnte beschließen, was mit diesem Geld anzufangen. 

Noch heute habe ich die Protokolle von den Sitzungen von unserer Gruppe. Zum Beispiel 

ist da zwei Stunden lang eine Diskussion, was für eine Seife zu kaufen. Einer zum 

Beispiel hat vorgeschlagen, dass vielleicht nehmen wir Sand. Sand reinigt doch sehr gut 

auch. Warum? Wir wollten Geld sparen, dass wenn wir zu einem Ausflug gehen, dass wir 

mehr Geld haben. Und so war die Atmosphäre in diesem Dorf.  Außerdem ist noch zu 

erzählen, der Tag war ungefähr so: Morgens, ungefähr um halb sieben, standen wir auf. 

Und dann gab es natürlich ein Gebet zusammen, was auch sehr wichtig war. Denn jeder 

wurde sozusagen, wenn er irgendwie eine Stimme hatte, als Vorbeter ausgewählt. Da 

gab es eine genaue Reihe, wann ist dein Tag und so weiter und so fort. Und dadurch 

lernten wir auch, vorzubeten. Dann waren wir in Gruppen eingeteilt, denn man musste 

austauschen. Als Kinder in den ersten zwei Jahren hatten wir zwei Stunden, dann 

zweieinhalb Stunden gearbeitet. Oder vormittags oder nachmittags. Also eine Gruppe 

vormittags und dann die andere Gruppe nachmittags. Und die andere Gruppe ist in die 

Schule gegangen.  Auch in der Schule: Jeder Lehrer wurde mit seinem Vornamen 



 

 

  8 | 18 

angesprochen, ja? Das war natürlich für Kinder, die von Deutschland kamen, was ganz 

außergewöhnliches. Keine Distanz zwischen Lehrer und Schüler, wie es dort war, das war 

sehr aufregend. Ich muss sagen, es wurde aber nicht ausgenutzt! In meiner Gruppe 

zumindest: Disziplinverfahren gegen ein Kind wurde durch die anderen Kinder bestimmt, 

nicht durch den Lehrer. Der Lehrer konnte sich beschweren über ein Kind bei dem 

Komitee der Disziplin. Es gab ein Komitee für Disziplin, es gab ein Komitee für Geld – 

alles wurde gewählt in demokratischen Wahlen. So war das Leben in Kfar HaNoar. Und 

das war wirklich, die Jahre, die wir dort waren, ich selbst war dort viereinhalb Jahre, eine 

sehr schöne Zeit. Trotz des Krieges, trotz der Tatsache, dass niemand, der Eltern hat, 

seine Eltern gesehen hat. Aber dadurch, dass alles so neu war, und wir waren so 

beschäftigt. Zum Beispiel der Leiter von meiner Gruppe: Es gab Kinder, die hatten 

Träume, also – wie sagt man? – KvS: Alpträume? –  Alpträume. Und da hat er 

beschlossen, sie sollen die Träume aufschreiben. Und dadurch ist das weggegangen 

langsam. Nach drei Monaten wurde in meiner Gruppe beschlossen, man redet nicht mehr 

Deutsch. Und wenn jemand Deutsch spricht, dann muss er einen Pfennig für die 

(hebräisch), in diese israelische Fonds oder wie man das nennt, in die Kasse tun, da 

gab’s diese blau-weißen Büchsen, musste man einen Pfennig rein werfen, denn du hast 

Deutsch gesprochen. Es ist dabei zu erwähnen auch, dass unser Englisch sehr schlecht 

war. Denn wir hatten nicht sehr gern die englische Sprache, da die Gesellschaft in Israel 

gegen die Engländer war in dieser Zeit und wollten die Kinder nichts mit englischer Kultur 

zu tun haben. Hier ist auch noch zu erwähnen, dass wir drei Jahre in der Hirsch-

Realschule statt Französisch Lateinisch lernen mussten, denn Französisch wurde verboten 

wegen der internationalen Beziehungen zwischen Frankreich und Deutschland von einer 

Seite und Frankreich und Italien von der anderen Seite. Also ich erinnere mich daran, 

denn da wir von Sprachen eben gesprochen haben. Zum Beispiel erinnere ich mich: Wir 

fingen sehr früh an, hebräische Bücher zu lesen. Das erste Buch, das erste wirklich 

ernste Buch, das ich auf Hebräisch gelesen hab, war von Victor Hugo – wie heißt dieses 

Buch, wo dieses Musical jetzt war? Wie sagt man auf Deutsch? War dieses große Musical 

– 

 

Kurze Unterbrechung 

 

N. Stern: „Les Misérables“, kennen Sie dieses Buch? Bekanntes Buch von Victor Hugo.  

 



 

 

  9 | 18 

KvS: Weiß ich im Moment nicht, eine Bildungslücke. – Kaffeetassengeklapper. – Das ist 

ja spannend, da zuzuhören, da braucht man gar keine Fragen zu stellen (gemeinsames 

Lachen). 

 

N. Stern: Was interessant ist, ist, dass wir zwar deutsch nicht mehr gesprochen haben, 

aber die meisten Bücher, die wir da gelesen haben, waren die Bücher natürlich von 

Thomas Mann, von Victor Hugo, wir lernten Goethe und Schiller auf Hebräisch, das gab 

es auch (lacht), die ganze europäische Klassik wurde damals auf Hebräisch übersetzt – 

und das war unsere Bibliothek., was wir gelesen haben. Später dann, nach zwei Jahren, 

waren wir keine Kinder mehr, sondern Jugend. Und wir arbeiteten einen halben Tag. Und 

halber Tag wurde gelernt. 

 

KvS: Das Arbeiten zwischendurch war Landwirtschaft dann. 

 

N. Stern: Ja, es war nicht nur Landwirtschaft. Also in den ersten anderthalb Jahren 

haben wir in allen Branches – wie sagt man? – KvS: ja, so Zweigen – Zweigen 

gearbeitet, also einen Monat bei den Hühnern, einen Monat bei den Kühen oder etwas 

mehr, dann auf’m Feld, im Gemüsegarten, mit Obst, im Obstfeld, mit den Bäumen, in der 

Schreinerei oder in einer – wie sagt man? Schlosserei, ja.  Denn vielleicht will jemand 

das auswählen. Und so haben wir alle diese Fächer kennen gelernt. Und dann nach 

anderthalb Jahren, vielleicht noch ein halbes Jahr mehr, ich auf jeden Fall nach 

anderthalb Jahren schon habe gewählt den Kuhstall. Und habe wirklich bis zum Ende von 

dieser Zeit in diesem Dorf im Kuhstall gearbeitet, bin auch später, einige Jahre später, 

für eine kurze Zeit zurückgekommen als Leiter des Kuhstalls. Aber das war schon nach 

dem Kibbuz und andere Erzähung. Dann ist noch zu erwähnen: Jede Woche mussten wir 

mindestens einmal für 2 oder 3 Stunden nachts Wache stehen – mit 14 Jahren begannen 

wir zuerst mit Stöcken zu lernen, sich zu wehren, so eine Art Selbstwehr. Dann Gewehre. 

Und mit 15 Jahren hatten wir schon unseren ersten Kurs mit Gewehren hinter uns. Und 

da kam ein Sergeant von der englischen Polizei zur Einschwörung. Und noch heute 

erinnere ich, hab es gerade heute jemand erzählt, dass wir standen alle in einer Reihe: 

der erste mit der Hand auf der Bibel und alle anderen die Hand auf der Schulter des der 

vor ihm stand, und die andere Hand heben, und dann mussten wir nachsagen einen 

Schwur, der anfing mit den Wörtern: ‚Ich schwöre der englischen Königin (oder war das 

der König damals? Ich erinnere mich gar nicht mehr so genau), dass wir treu bleiben 

usw. Aber in Hebräisch, es war auf Hebräisch, auf Hebräisch aber fing es an mit den 



 

 

  10 | 18 

Wörtern: Ani nishba. Ani heißt ich, nishba heißt schwöre. Der englische Sergeant, der 

bisschen Hebräisch konnte, sagte: Ani nishba – wir sollten ihm nachsagen. Wir haben 

aber zusammen geschrieen: Eni nishba. Das hört sich etwa genau so an, ani und eni, 

wenn ich richtig Hebräisch kann, hört nicht so den Unterschied. Aber eni nishbar heißt: 

Ich werde nicht schwören (lacht). Das ist der Unterschied. Und von da an durften wir mit 

Gewehr offiziell nachts Wache halten. Dann wurde auch ein Shelter – wie sagt man? – 

gegen Bomben ein Schutz – Schutzkeller (KvS: ja, genau, Schutzkeller) – ja, 

Schutzkeller gebaut, denn es war doch Krieg, und italienische Flugzeuge versuchten, 

Palästina zu bombardieren, hauptsächlich Haifa, wo der große Hafen war. Und sehr viel 

englische Schiffe. Und Haifa ist nicht weit von unserem Dorf. Und deswegen sind wir, 

wenn diese Angriffe kamen, sind wir alle in den Schutzkeller gegangen. Das war die Zeit 

von dem Krieg. Jetzt noch etwas persönlich zu sagen: In den ersten Wochen natürlich 

jede Woche einen Brief nach Deutschland und von Deutschland. Meine Eltern haben, 

obwohl wir schreiben durften, wie viel wir wollen, aber meinen Eltern war es nicht genug. 

Und sie haben mit jedem Brief so einen Schein reingelegt, den man an der Post 

umtauschen konnte für eine Briefkarte. Ich weiß nicht, ob das heute noch gibt. Diese 

Scheine waren international, konnte man schicken von einem Land zum anderen, damit 

wir mehr schreiben. Aber wir konnten ja genug schreiben. Niemand hat uns etwas 

gesagt. Also ging ich zur Post und sagte: ‚Ich bin hier allein, meine Eltern sind dort, und 

wir haben genug Briefmarken zu schreiben, könnt ich das vielleicht umtauschen für Geld? 

Und der Mann in der Post in Kfar Hassidim war so gut, und er wusste, dass wir alle vom 

Waisenhaus kamen, hat mir natürlich die 25 Mill gegeben in Geld und hat den Schein 

genommen, und war ich sehr reich (lacht). Ich hatte jede Woche etwas Geld und konnte 

meine ganzen Freunde einladen zu einem Glas Sodawasser (lacht). Und wirklich, ich habe 

noch heute die meisten Briefe aufgehoben von meinen Eltern, von meinem Bruder, von 

meiner Großmutter und Tanten und so weiter und so fort. Erst vorige Woche habe ich 

einen Brief gefunden von einer Tante, die mit drei Kindern nach Lódz geschickt wurde 

und in irgendeinem Konzentrationslager nicht weit von dort, ich weiß nicht genau, wo, 

denn der letzte Brief, der von ihr kam, der Stempel war Lódz. Und von da an habe ich nie 

wieder was von ihr gehört. Von meinen Eltern kam der letzte Brief 1941 – es war kein 

Brief, war nur so eine Rote-Kreuz-Karte. Und da stand drauf: ‚Es geht uns gut.’ Es gab 

aber keine Unterschrift. Und vier solche Karten kamen – ohne Unterschrift. Ich habe es 

damals gar nicht bemerkt. Erst viel später, als keine Briefe mehr kamen, hab ich plötzlich 

gemerkt, die sind gar nicht unterschrieben. Und dann hat man mir erklärt, dass es nicht 

sicher ist, dass meine Eltern das geschickt haben. Es ist möglich, dass irgendjemand das 

geschickt hat, um – ich weiß nicht, was ich dazu sagen soll.  Das war das letzte Mal, das 

ich etwas gehört habe von meinen Eltern. Ein Bruder ist ein Jahr später nach noch 

Palästina gekommen. Und der andere Bruder wollte nicht raus, wollte meine Eltern nicht 



 

 

  11 | 18 

allein lassen und ist dann irgendwie umgekommen. Bis heute weiß ich nicht, wohin. Und 

ich konnt’ es noch nicht herausfinden. Vielleicht jetzt, wo wieder neue Kisten mit 

Dokumenten nach Israel gekommen sind, ist es möglich, dass ich etwas darüber erfahre. 

Denn auch in den Büchern, die es hier gibt, hier in Frankfurt, hab ich gesehen ein Buch, 

aber meine Eltern kommen dort nicht vor – wahrscheinlich, weil sie schon abgemeldet 

waren. Denn ich weiß heute, dass die Sachen von meinen Eltern schon in Hamburg am 

Hafen waren. Denn ich bekam einen Brief, viele Jahre später, ich glaube 55 oder so was, 

da bekam ich einen Brief von Hamburg, ob ich wüsste, was in den Kisten von meinen 

Eltern war. Denn die Versicherung fragt und will dafür bezahlen oder so was. Und da hat 

sich rausgestellt, dass meine Eltern ein Zertifikat hatten, aber nicht mehr raus kamen. 

Denn Italien ging in den Krieg. Und man konnte nicht mehr nach Triest kommen. Und 

durch die Schweiz – die Schweizer haben ja die Grenze zugemacht. Das ist alles, was ich 

weiß. 

 

KvS: Eine Frage: wieso Hamburg? Wieso waren die Sachen in Hamburg? – Pause – Die 

Kinder damals, die Jungs, hat man eigentlich untereinander darüber gesprochen, über die 

eigenen Eltern? 

 

N. Stern: Nichts. Nichts. Wenn ich heute überlege: Ich erinnere mich an keine einzige – 

wie sagt man, Mitsprache oder so etwas? Dass mit irgendjemand wir darüber geredet 

haben. Wir haben das alles – wie sagt man? – zurückgehalten, was wahrscheinlich nicht 

sehr gut war. Aber der Leiter von unserer Gruppe, der hat das sehr gut verstanden und 

hat uns immer gesagt: ‚Schreibt, schreibt!’  Ich erinnere mich zum Beispiel sehr gut: Der 

Tod meines Bruders, meines gelähmten Bruders, den wir alle sehr, sehr liebten, das war 

immer für mich sehr schwer. Und ich konnte damit nicht so richtig fertig werden. Aber 

eines Tages habe ich darüber geschrieben. Einen Aufsatz. Noch heute erinnere ich mich 

daran. Der Aufsatz hieß: ‚Zwei Tränen’. Auf Hebräisch habe ich diesen Aufsatz 

geschrieben. Nachher war’s dann viel besser, viel besser. Und ich muss wirklich sagen: 

Viele, viele Jahre später, als ich selbst in Jerusalem in einem Heim war, als sozusagen 

Leiter über Nacht – man gab mir ein Zimmer und Essen, und dann war ich nachts allein 

mit Kindern, die man von Jemen brachte, von Aden und Jemen brachte, alles 

Waisenkinder. Und die haben sehr viel geschrieen nachts. Und da hab ich dasselbe 

gemacht. Ich hab ihnen gesagt: ‚Wir machen eine Zeitung von Träumen’. Und jeder hat 

seine Träume aufgeschrieben am Morgen. Ganz früh sind sie aufgestanden, wenn sie 

noch gewusst haben, was sie geträumt haben. Und nach drei Wochen war wirklich alles 

vorbei. Keine Schreie mehr. Also ohne Psychologe zu sein, ich glaube, das war eine sehr 



 

 

  12 | 18 

gute Lehre, die ich bekommen habe, als Kind und sie nachher später benutzt habe als 

Erzieher in diesem Heim. 

 

KvS: Sind Sie später Erzieher geworden? 

 

N. Stern: Ja. 

 

KvS: Also Ihr ganzes Hauptberufsleben. 

 

N. Stern: Ja, ja. Das Liebste, was ich mache auf der Welt, ist, mich mit Kindern zu 

beschäftigen. Obwohl ich heute schon Professor (lacht) für etwas mehr erwachsene 

Kinder bin. Aber noch heute hab ich sehr gern. Und ich lehre Studenten auch, wie man 

Lehrer wird, aber gehe selbst heute noch oft mit ihnen in Kinderklassen und gebe ihnen 

ein Beispiel, wie man lehren muss. Und meine 22 Enkel, die würden sich sicher einer 

überschlagen den anderen, um zu erzählen über ihren lieben Großvater (lacht). 

 

KvS: 22 Enkel haben Sie? 

 

N. Stern: Ja. 

 

KvS: Wie viele Kinder haben Sie denn? 

 

N. Stern: Also wir haben drei Kinder, aber wir haben noch ein anderes Kind, das wir 

sozusagen adoptiert haben. Wir haben ihn nicht offiziell adoptiert, wir wollten, dass er 

den Namen seines Vaters behält, sein Vater wurde durch die deutschen umgebracht in 

Polen. Und wir trafen, als wir schon verheiratet waren, trafen diesen Jungen. Und er 

suchte eine Familie, kam zu uns, und von da an ist er sozusagen als Sohn bei uns. Alle 

meine Kinder sehen in ihm den großen Bruder. Denn er war adoptiert, bevor wir Kinder 



 

 

  13 | 18 

hatten. Also da haben wir vier Kinder. Und von diesen vier Kindern haben wir 22 Enkel 

und einen Großenkel.  

 

KvS: Muss ich mal rechnen, vier Kinder, jedes Kind hat denn ja – 

 

N. Stern: Meine jüngste Tochter hat elf Kinder. Die andere Tochter hat fünf. Mein Sohn 

hat vier. Und der adoptierte Sohn hat drei. Das ist die Familie. Und wohnen alle ziemlich 

nah zusammen.  

 

KvS: Das ist ja beeindruckend. Und Sie sind dann an der Universität Hochschullehrer für 

Lehrerausbildung oder Pädagogik? 

 

N. Stern: Ich bin an der Bar-Ilan-Universität. Ich bin sozusagen schizophren, halb 

arbeite ich, meine Forschung ist hauptsächlich Sprachwissenschaft, darüber schreibe ich 

meine Bücher und meine Artikel und so weiter. Aber zweiter Teil ist: Ich lehre die 

Studenten, die Lehrer werden wollen auf einem Gymnasium, auf einer Hochschule, wie 

man Sprachen lehrt. Hängt ja auch mit Sprache zusammen. Und das ist mein anderes. 

Ein Teil Pädagogik, das andere ist Sprachwissenschaftforschung. 

 

KvS: Und das eine ist dann auch Didaktik praktisch, Didaktik des Sprachunterrichts. 

 

N. Stern: Ja. Und das  wieder teilt sich auch in zwei Gruppen: Eins ist Muttersprache 

lernen, das andere ist Fremdsprachen lernen. Und da macht meine Frau auch, hilft dabei, 

wir haben einige Schulen, einige jüdische Schulen auf der ganzen Welt, die mit unserem 

System arbeiten, wir haben auch unsere eigenen Bücher, Hefte, herausgegeben durch 

die Jewish Agency. Und mit diesen Schulen arbeiten wir, wir gehen nach 

(unverständlich), Uruguay, Kolumbien, England und so weiter in diese Schulen, wo wir 

damit arbeiten. 

KvS: Aber es schließt sich ja auch schon bisschen der Bogen – 

 



 

 

  14 | 18 

N. Stern: Ja. Um eine Kuriosität zu erzählen: Als wir schon Lehrer waren, wir haben uns 

kennen gelernt im Lehrerseminar, meine Frau und ich, und dann haben wir geheiratet 

und sind zusammen in ein Dorf, wo wir, ich, der Leiter der Schule war, sie war die 

Lehrerin. Wir hatten in der ersten Woche 75 Schüler, nach drei Wochen 250 Schüler in 

dieser Schule, und die kamen von 23 verschiedenen Ländern. Diese 75, die wir zuerst 

hatten, von 23 verschiedenen Ländern! Und was interessant ist, dass eines Tages kam 

der Inspektor von der Regierung, kam in meine Klasse, und nachher sagte er: ‚Sag mal, 

du bist sicher erzogen worden in --- 

 

E N D E  Seite A  

 

 

Seite B 

 

N. Stern:  Sagt er: ‚Die Beziehung zwischen dir und den Kindern ist nicht wie es 

gewöhnlich in Schulen ist, sondern mehr wie es auf diesen Jugenddörfern, du bist sicher 

dort erzogen worden.’ Hab ich gesagt (lacht): ‚Ja!’ Denn so war ja auch die Beziehung 

zwischen uns und unseren Lehrern. Sehr nah wie ich schon vorher sagte mit privaten 

Namen und so weiter. 

 

KvS: Jetzt ham wir einmal im Großen (Lachen zusammen und Sprechen durcheinander) 

– vielleicht können Sie das noch mal erzählen: 

 

N. Stern: Meine Eltern waren sehr fromm. Mein Vater war beinahe ein Rabbiner, hat 

Funktionen ausgeführt, die gewöhnlich ein Rabbiner ausführt, obwohl er nicht offiziell 

Rabbiner war. Aber die kleinen Stätten, die konnten sich keine Rabbiner leisten, sie 

konnten sich nur leisten einen Lehrer, mein Vater hat auch nach dem jüdischen Ritual die 

Kühe geschlachtet, ja? Und so weiter, das war auch meines Vaters Arbeit. Dann war er 

Hebräischlehrer, alle Kinder in dem Dorf waren bei ihm, in der Stadt Lauterbach haben 

bei ihm gelernt natürlich, Hebräisch gelernt, noch heute treffe ich sie auf der ganzen 

Welt, seine  



 

 

  15 | 18 

Schüler. Meine Mutter kam aus einer sehr, sehr noch viel frommeren orthodoxen Familie 

aus Hanau. Die Familie von meiner Mutter heute in Palästina, da sind meine 22 Enkel 

nichts dagegen, denn mein Vetter in Palästina, als er starb vor drei Jahren, hatte er 184 

Enkel und – wie sagt man? – KvS: Urenkel – und Urenkel, ja, Urenkel! Bin ich gar nichts 

dagegen (lacht). Dort hat man 15 und 18 Kinder in einer Familie (lacht).  Meine Mutter 

ging mit einem Scheitel natürlich, nie ohne Kopfbedeckung. Und alle ihre Freunde, die ich 

später getroffen habe, sagten, sie konnten ihr nie verzeihen, dass sie ihre schönen Haare 

ganz, ganz kurz geschnitten hat. Denn durch den Scheitel musste man ja ganz kurz 

schneiden. Also waren sie sehr, sehr orthodox. Aber: Meine Mutter hat, was ziemlich 

selten war in dieser Zeit, sie hat ein Gymnasium beendet, sie spielte Klavier, mein Vater 

spielte Klavier und Violine, mein Vater war ja auch Vorbeter, also Kantor, und das ist ja 

in der Familie geblieben. Denn heute habe ich einen Enkel, der Singer ist, der nächste 

Woche in London singt, und also bleibt alles in der Familie. Ich möchte hier aber noch 

erwähnen, da wir ja in Deutschland sind: Meine Enkel, die schon verheiratet ist, hat vor 

drei Wochen ihren Master, ihr MA, beendigt, sie ist 24 Jahre alt, hat ihren MA beendigt, 

und ihre Dissertation ist: Die Frauen im Nibelungenlied. Sie spricht Deutsch, sie war 

schon zweimal in Deutschland durch das Goethe-Institut, und so, man kommt immer 

zurück zu seinen Wurzeln irgendwie. Eine andere Enkelin, möchte ich auch erwähnen, sie 

schrieb eine Arbeit, als sie zwölf Jahre alt war, was man heute nennt Bar Mitzwa, schrieb 

sie eine Arbeit „Wurzel“, über ihre Familie, und forschte alles genau über die Familie von 

allen Seiten von ihrem Vater, von ihrer Mutter und so weiter, eine wunderbare Arbeit. Sie 

ging auch zum Diaspora-Museum in Tel Aviv, um dort Dokumente zu bekommen und so 

weiter und so fort, also heute wird viel mehr darüber gesprochen über was passiert ist 

als in der Zeit, wo wir Kinder waren. Wo man sehr wenig darüber gesprochen hat.  

 

KvS: Stimmt das, was ich vorhin noch fragen wollte: weil sie sagten, als Kinder hat man 

über die Nazizeit auch untereinander nicht gesprochen? 

 

N. Stern: Sehr, sehr selten. Wirklich sehr selten. Und dann auch nur, weil Krieg war. 

Jeden Mittag beim Mittagessen hat man vorgelesen aus der Zeitung die Neuigkeiten 

natürlich über den Krieg. Das hat uns interessiert. Aber persönlich über etwas zu reden – 

ich erinnere mich wirklich nicht, dass es so etwas gab. 

 

KvS: Wann haben Sie denn selber damit angefangen? Haben Sie denn Ihre Geschichte 

Ihren Kindern, als sie klein waren, schon mal erzählt? 



 

 

  16 | 18 

 

N. Stern: Nein. Auch nicht. Der Anfang war 1960. Da zum ersten Mal hab ich 

angefangen mit meinen kleinen Kindern, waren ja noch ziemlich klein damals, denn 

damals sind wir geschickt worden von der Zionistischen Organisation nach Brasilien, um 

eine Jüdische Schule zu leiten. Und in Brasilien hatten wir viele Familien von Lauterbach. 

Und da war wirklich das erste Mal, wo ich meinen Kindern angefangen habe, etwas zu 

erzählen von der Zeit. Und hauptsächlich mein Sohn war sehr, sehr interessiert daran. 

Als wir zurück kamen von Brasilien und waren einige Zeit in Europa, wollte er unbedingt 

nach Deutschland fahren und Lauterbach und Frankfurt sehen. Ich konnte aber nicht. Es 

war noch zu früh. Ich habe gesagt: ‚Ich kann noch nicht nach Deutschland fahren, ist mir 

noch viel zu früh.’ Und ich hab ihm das erklärt. Damals haben wir angefangen, wirklich 

viel darüber zu reden. Er war erst acht oder neun Jahre alt. Und ich hab ihm gesagt: 

‚Stell Dir mal vor, wie kann ich reingehen in einen Laden und dann sprechen mit einem 

Mann, der vielleicht in meinem Alter ist oder zwei, drei Jahre älter. Und wie kann ich 

wissen, dass er nicht meine Eltern ermordet hat? Kannst Du nicht von mir verlangen, 

dass ich so etwas mach.’ Und das hat er ja auch verstanden. Erst viele Jahre später, 

1984, war eine Konferenz über Sprachwissenschaft in Belgien, und mein Sohn hat schon 

gearbeitet in seinen Computer-Geschäften, und seine Firma schickte ihn für einen Tag 

nach Köln zu – ich weiß nicht genau, was es war. Da haben wir beschlossen, dass wir 

zusammen fahren. Es war in derselben Zeit. Wir fahren zuerst nach Belgien und bleiben 

dort zu der Konferenz. Ich nehme meine Frau, er nimmt seine Frau und seine zwei 

Kinder, die er damals hatte, mit. Und da haben wir ein Auto genommen, denn seine 

Firma hat das bezahlt, und meine Fahrt wurde bezahlt durch die Konferenz von der 

Universität. So konnten wir ohne weiteres hinfahren. Mit dem Auto gingen wir nach 

Frankfurt. Und dann auch nach Lauterbach. Und da muss ich auch noch etwas Nettes 

erzählen: Ich zeigte ihm natürlich in Frankfurt, wir waren nur zwei, drei Stunden hier, ich 

zeigte ihm das Haus, wo ich gewohnt habe, Obermainanlage 22, wo die Friedberger 

Anlage war, die Synagoge, und wir sind dann nach Lauterbach gefahren, und ich muss 

sagen, Lauterbach, in Frankfurt habe ich mich nicht sehr ausgekannt, aber in Lauterbach 

wusste ich noch jeden kleinen Fleck, wo ich zehn Jahre alt war, als ich es verließ. Ich 

ging sofort – mit dem Auto! – zu der Straße, wo ich gewohnt habe, wir wohnten in, die 

Synagoge hatte so eine, also die Synagogenbauten hatten 1909, wurde auch eine 

Wohnung gebaut für den Lehrer, und mein Vater, als er heiratet später, bekam diese 

Wohnung, wurde ja abgerissen genau wie die Synagoge. Das sahen wir, die Kinder 

suchten, sahen wir dieses kleine Schildchen, wo man kaum sehen kann, dass hier eine 

Synagoge stand, und dann sagte mein Enkel, der war acht Jahre alt: ‚Großvater, weißt 

du, mein Vater hat mir erzählt, dass du ihm erzählt hast, dass hier in der Nähe ein 

Wäldchen ist und dein Vater (also mein Vater) dich genommen hat, und ihr habt 



 

 

  17 | 18 

Erdbeeren gepflückt. Wilde Erdbeeren!’ Er möchte so gern dieses Wäldchen sehen. Also 

ich war wirklich sehr erregt. Erstens, dass mein Sohn alles erzählt seinen Söhnen! Und 

dass sie es auch wissen! Habe ich gesagt: ‚Gut, wir fahren!’ Und habe ich ohne Weiteres 

den Wald gefunden, die Kinder sind raus mit meinem Sohn, und wir blieben am Auto, 

meine Frau und ich, und nach zwanzig Minuten kamen sie zurück, also mein achtjähriger 

Enkel ganz aufgeregt: ‚Großmutter, Großvater, guckt mal, was ich hier habe! Ich hab 

Erdbeeren gefunden! Wir haben Erdbeeren gepflückt!’ Und als wir zurück kamen nach 

Palästina, nach Israel damals, das Erste, was er seinem Vetter erzählt hat, der im selben 

Alter ist, war: ‚Du kennst doch die Geschichte mit den Erdbeeren! Stell dir vor, jetzt habe 

ich Erdbeeren gepflückt wie mein Großvater mit seinem Vater!’ Und das war das Erste, 

was er erzählt hat. Da hab ich gesagt: ‚Mein Sohn, das war es wert, hinzufahren, um das 

zu hören’ (lacht)! Also heute wissen die Kinder wirklich fast alles.  

 

KvS: Aber das ist auch schön, finde ich, wenn man so die eigene Geschichte weiter 

erzählt bekommt, ist doch schön! 

 

N. Stern: Ja! 

 

KvS: Ich wollte Sie insgesamt noch was fragen: Sie machen so einen 

lebensoptimistischen Eindruck, man denkt ja manchmal, so in meiner Generation, wenn 

man so ein Leben hatte mit 

solchen Schicksalsschlägen, dass irgendwie, ja, die ganze Ausstrahlung eigentlich eher  

eine andere ist. Und das ist mir gestern Abend schon aufgefallen, deswegen wollte ich Sie 

fragen – 

 

N. Stern: Ja, ich muss Ihnen sagen. Also erstens Mal, das ist eine sehr persönliche 

Charakter, mein Bruder zum Beispiel ist, Sie würden nie viel von ihm hören, wenn Sie ihn 

interviewen. Er ist ganz anders, viel stiller und so weiter. Aber das, weil ich Erzieher bin, 

weil ich Lehrer bin, weil ich Kinder gern habe, und Kinder muss man immer schön und 

gut alles erzählen, das hat aber nichts damit zu tun, was man fühlt manchmal, ja? Zum 

Beispiel, nur ein Beispiel zu geben: Manchmal, wenn Gäste kommen von Deutschland in 

meine Universität, bittet man mich, ich soll etwas über das Erziehungswesen in Israel 

sagen. Ich habe aber eine Bedingung: Ich gehe nie in eine Gruppe zu sprechen, wenn 



 

 

  18 | 18 

dort Menschen sind, die in meinem Alter oder älter sind. Ich kann nicht mit solchen 

Menschen sprechen. Immer sehe ich vor meinen Augen irgendwie ein Bild, das ich besser 

nicht beschreibe. Als ich in Lauterbach war, habe ich dort nur einen Professor besucht, 

der Enkel von diesem Direktor, wo ich gestern erwähnt habe, der Direktor der Schule, ihn 

habe ich besucht. Dann habe ich besucht die Tochter von unserem Nachbarn, mit der wir 

gespielt haben, als wir Kinder waren und der beinahe tot geschlagen wurde in der 

’Kristallnacht’, denn er versuchte, die Synagoge, er stellte sich vor den Menschen hin, die 

kamen, um die Synagoge zu verbrennen, und wollte es verhüten. Dann haben sie ihm 

wochenlang im Krankenhaus gelegen, da habe ich seine Tochter um ihre Vaters wegen 

besucht. Alle die Kinder von meiner Klasse, die das Hotel anriefen oder den Professor 

anriefen, mit dem ich korrespondiere, weil er über meine Familie viel geschrieben hat 

und auch, und – na, das ist eine andere Erzählung – hab ich ausdrücklich gesagt: Ich will 

niemand sehen!  Ich kann sie nicht fragen, wo ihr ward. Das ist nicht schön. Wenn ich 

frage, was habt ihr gemacht im Krieg – besser ich sehe sie nicht. Man kann nicht über 

seinen Schatten heraus. Das gibt’s nicht. Aber andererseits: Ich habe nichts gegen 

deutsche Kultur, ich habe nichts gegen die Jugend von Deutschland, denn meine Bibel 

sagt, dass die Sünden von Väter darf man nicht auf die Kinder einbeziehen, und wie 

Heine schon sagte, wenn jemand anfängt, Kultur oder Bücher zu verbrennen, dann wird 

er später auch Menschen verbrennen. Und damit hatte er ja leider sehr Recht. Also 

deswegen bin ich zum Beispiel sehr froh, dass meine Enkelin sich mit altdeutscher Klassik 

beschäftigt und habe sicher nichts gegen so etwas, im Gegenteil, warum nicht? 

 

E N D E  Seite B  

 


