
 
 
 

 

 
Deutsche Nationalbibliothek 
Adickesallee 1 
60322 Frankfurt am Main 
 
 
 
 

Einzelgespraech_Nagel_Gerhard 

 

 

Archiv Kristine von Soden  (EB 2020/005) 

 

UMSCHRIFTEN 

Tonkassetten 

Jüdische Waisenhauskinder 1995 

© KvS 

 

Einzelgespräche mit Gerhard Nagel  (Jahrgang 1927, Name nicht auf der Liste)  

_______________________________________________________________________ 

 

Seite A 

 

KvS: …Wir hatten eben angefangen, richtig von vorne sozusagen, wie Sie aufgewachsen 

sind. Sie sind Frankfurter?  

 

Gerhard Nagel: Also ich bin in Kassel geboren, und meine Eltern haben in einem kleinen 

Städtchen namens Neukirchen gewohnt, das ist zwischen Treysa und Hersfeld, und mein 

Vater war dort Manufakturenwarenhändler. Ich bin am Anfang in die jüdische Schule 

gegangen, ungefähr einen Monat, ein, zwei Monate, dann wurde sie also geschlossen im 

Jahre 33, dann ging ich in die christliche Volksschule. Und am Anfang hat der, na, wie 

sagt man auf Deutsch, der Direktor meiner Mutter natürlich versichert, dass ich als 

jüdisches Kind nichts zu leiden haben werde, aber nach einiger Zeit habe ich dann sehr 

viel gelitten, und hauptsächlich nach ein, zwei Jahren wurde es so bunt, dass mich meine 

Eltern nach Frankfurt geschickt haben dort in eine jüdische Pension.  



 

 

  2 | 19 

 

KvS: Ich muss das, glaube ich, ein Tickchen lauter machen. Oder können Sie einen 

kleinen Tick lauter sprechen? 

 

Gerhard Nagel: Ja natürlich! Ich kann lauter sprechen! 

 

KvS: Können Sie das dann noch mal schildern von der Schule, das war ja gestern Abend 

auch schon eine Frage. 

 

Gerhard Nagel: Also in der Schule habe ich sehr gelitten. Auch von den Lehrern, auch 

von den Schülern natürlich. Von den Lehrern habe ich so gelitten, wir hatten einen 

Lehrer, das hat sich später rausgestellt, er war scheinbar früher Kommunist und hatte 

Angst, dass die Nazis ihn irgendwie schikanieren, und da war er noch mehr antisemitisch 

wie andere. Und er hat mir zum Beispiel gesagt, wenn wir Turnunterricht hatten: ’Nun, 

also,  Gerhard (das ist mein deutscher Name)‚ Gerhard, zeig mal jetzt, dass Juden auch 

turnen können’.  Oder wenn wir Fußball gespielt haben, ja, da hat er mir gesagt: ‚Nun 

zeig mal, dass ihr auch etwas könnt!’ Und da hab ich mich natürlich sehr, sehr 

angestrengt, um sozusagen, weil ich Repräsentant der ganzen Juden war in seinen 

Augen, aber natürlich mussten wir auch, wenn im Unterricht, wir ein Lied vorgetragen 

haben usw., ‚Heil Hitler’ sagen. Das Schlimmste war natürlich die tägliche, nicht die 

tägliche, die wöchentliche Stunde von Rassendienst. Da kann ich mich noch erinnern, 

also dass der Lehrer gesagt hat: ‚Ja, nun ja, die deutsche Nation, das ist wie ein Kleid, so 

wie Wäsche, und die Juden sind dann der Schmutz. Und da muss man die Wäsche, die 

Kleidung mal richtig auswaschen, dass der Schmutz runtergeht.’ Und von Kindern, von 

Schülern habe ich natürlich enorm gelitten. Wir waren 70 Kinder ungefähr in einer 

Klasse, das heißt, es waren scheinbar zwei Klassen zusammen, acht Klassen waren 

schon, aber nur vier Klassen in der Schule, das heißt, jede zwei Jahre eine Klasse 

aufgemacht, so stell ich mir das vor. Und ich wurde so belästigt, wenn es dunkel war, 

wenn man ’n Film gesehen hat, dann ham sie mich von allen Seiten mit solchen 

Gummidingern beschossen. Aber das Schlimmste war, nachdem die Schule fertig war, 

wurde ich immer verprügelt. Und da sind meine Eltern natürlich zum Direktor gegangen, 

da ham sie’s dazu gebracht, dass man mich entlässt, also dass ich rausgehen kann von 

der Schule, ’n paar Minuten, bevor man fertig ist, also bevor die Kinder am Ende des 

Tages ihr tägliches Gebet sagen, dass ich sowieso nicht mitsagen musste als Jude. Und 



 

 

  3 | 19 

da ham sie aber so gemacht, dass sie das ganz geschwind gesagt haben und ich, der vor 

’n paar Minuten weggegangen bin, sind sie mir nachgegangen und nachgelaufen, und 

natürlich haben sie mich eingeholt. Und dann war natürlich das Schlimme, dass nicht 

Prügel angefangen haben, sondern sie haben alles gemacht, um mich so zu 

(unverständlich), sagt man vielleicht, das heißt, sie haben gesagt, ein Mädel soll kommen 

und mir eine Backpfeife geben, ich kann mich natürlich nicht wehren, weil, hätte ich ihr 

die Backpfeife zurück gegeben, hätte ich noch mehr Schläge bekommen. Und dann ham 

sie mich gezwungen zu sagen: ‚Ich bin ein Saujude.’ Und  ich als kleines Kind hatte 

natürlich schon, ich hab so gefühlt, dass ich sozusagen  der Repräsentant bin des ganzen 

jüdischen Volkes. Und da hab ich natürlich gesagt: ‚Ich bin kein Saujude!’ Aber das ‚k’ 

hab ich so leise gesagt, dass es natürlich niemand gehört hat! Ja, nachdem ich so viel 

verprügelt wurde, haben meine Eltern gesehen, es ist keine andere Möglichkeit, ich kann 

dort nicht mehr weiter lernen und haben mich nach Frankfurt geschickt. Dort hat ein 

Onkel für mich eine Pension gefunden, die also hier in Frankfurt in der Hölderlinstraße 

war, dort waren Kinder von den verschiedensten Städten in Deutschland und auch 

kleinerer Orte, in denen Juden nicht mehr in die christliche Schule gehen konnten, und 

die haben hier in Frankfurt an verschiedenen Schulen gelernt. Einige in der 

Röderbergweg-Volksschule, einige in der Realschule und einige sogar im Philanthropin. 

Und dort war ich seit 38, also im Ganzen ein Jahr, bis zum 10. November 38. Nach der 

‚Kristallnacht’ hatte der Leiter dieser Pension zugemacht. Und wir wurden alle ins 

Waisenhaus über geschoben, hingebracht. Und dort waren wir also bis zu unserer 

Auswanderung im April 39.  

 

KvS: Noch mal schnell ’ne Frage: Wie alt waren Sie damals, als Sie hier in diese Pension 

kamen? 

 

Gerhard Nagel: Also ich bin 27 geboren. Also 38, 38 war ja schon die ‚Kristallnacht’, 

also mit zehn Jahren bin ich nach Frankfurt gekommen, war so mehr oder weniger ein 

Jahr in Frankfurt, im Waisenhaus war ich drei und ’n paar Monate. Und also mit elf Jahren 

sind wir ausgewandert.  

 

KvS: Wie haben Sie denn damals in der Pension so ganz alleine Ihr Leben gefristet 

sozusagen als Junge? 

 



 

 

  4 | 19 

Gerhard Nagel: Ja, das war nicht so schwer. Obwohl ich einziges Kind zu Hause war, ich 

weiß nicht, ob ich sehr verwöhnt war, aber da war man ja mit anderen Kindern 

zusammen. Das interessante war die erste Nacht, die ich dort war. Oder besser gesagt, 

der erste Tag. Meine Mutter hat mich natürlich nach Frankfurt gebracht, hat mich dort in 

die Pension gebracht, hat mich auch dort in die Schule gebracht zum ersten Mal, so dass 

ich die Lehrer kennen lerne oder der Lehrer mich kennen lernt, und ich war also dort in 

der Pension, und meine Mutter ist wieder dann weggefahren, und ich kann mich erinnern, 

dass mittags kamen dann die Kinder von den verschiedenen Schulen zurück und fanden 

dort einen neuen Burschen dort stehen, und da wurde ich gefragt: ‚Wie heißt du, und 

woher bist du?’ Und da musste ich wie eine Schallplatte so fünfzig Mal sagen, dreißig Mal 

sagen: ‚Ich heiße Gerhard Nagel und bin aus Neukirchen, Kreis Ziegenhain.’ Das war 

ganz nett dort, weil alle Kinder von verschiedenen Plätzen kamen. Nur natürlich: Am 

Anfang hab ich mich trotzdem sehr, sehr nach Hause gesehnt. Und ich werde nie 

vergessen, in der ersten Nacht, also am ersten Abend, als ich so ins Bett ging, es war mir 

so traurig auf der Seele, da hatten wir einen Hauslehrer, und der kam zu mir, hat 

scheinbar sehr gut psychologisch verstanden, was in meinem Herzen sich abspielt, und 

hat mir einen Kuss gegeben und sagt mir: ‚Gute Nacht, schlaf gut’! Und diesen Kuss hab 

ich ihm nie vergessen. Und nach vielen, vielen Jahren hab ich diesen Mann wieder in 

Israel getroffen. Und ich sagte ihm: ‚Wissen Sie, weißt du (wir sprachen ja alle dort du), 

’du hast für mich etwas Enormes getan, ich bin dir noch einen Kuss schuldig!’ Und habe 

ihn geküsst. Er lebt leider nicht mehr, der Mann, aber er war auch sehr erregt von 

diesem wieder Treffen. Und dort haben wir uns sehr gut gefühlt. Aber als die Sache 

geschlossen wurde, und wir kamen in das Waisenhaus, da war es auch wirklich sehr nett, 

obwohl es viel größer war. Und einige von den Jungen, die mit mir in diesem Heim waren 

und die auch in das Waisenhaus kamen, waren in diesem Transport, in dem wir nachher 

nach Israel gekommen sind. 

 

KvS:  Ich will einmal ganz kurz rein hören. – Ja, gestern hatten Sie das noch mal 

geschildert, das interessiert mich noch mal, wie das Leben eigentlich in dem Waisenhaus 

war, wie spielte sich das denn ab. 

 

Gerhard Nagel: Also das Leben im Waisenhaus war so, dass jeder, der in seiner Schule, 

in der er lernte, weiter gelernt, wir hatten im Waisenhaus alles, was ein Kind im Haus 

hat: also Essen, und da gab es Schlafsäle.  Und ich kann mich nicht, also an das 

tagtägliche Leben kann ich mich nicht an viel erinnern, nur dass man abends, wenn alle 

ins Bett gingen, also hat man sich noch so, ich weiß nicht, bisschen das Gesicht 



 

 

  5 | 19 

gewaschen, dann haben sich alle, bevor sie dann ins Bett gingen, also getroffen zum 

Abendgebet, da hat man zusammen gesungen. Und ich kann mich besonders erinnern an 

die Leiter des Waisenhauses, Herrn und Frau Marx. Also den Herrn Marx, den wir Onkel 

Isidor nannten, und die Frau Marx, die wir Tante Rosa nannten. Und mit denen wir sehr 

eng waren, und das hat sich gezeigt, als wir uns verabschiedet haben, ich, der nur einige 

Monate dort war, war also, als wir nach Israel fuhren, und jeder bekam seinen Zettel, 

was er mitbringen muss. Und die Tante hat natürlich alle Koffer von allen Kindern 

gepackt, und von den Kindern, die Eltern hatten, und die Eltern alles gekauft haben, 

trotzdem hat sie das noch mal übersehnen und vielleicht, um noch ’n paar Strümpfe rein 

zu stecken, noch ’n  und paar Taschentücher rein zu stecken. Also mit so einer Liebe, das 

kann man sich wirklich nicht vorstellen. Und als wir uns von der Tante verabschiedet 

haben, haben alle geweint. Und ich habe geweint, genau so wie ich geweint habe, als ich 

mich von meinen Eltern verabschiedet habe. Vielleicht noch mehr. Weil das ansteckte, 

jeder hat gesehen, wie der zweite geweint hat. Und wie gesagt, der Onkel, also der Herr 

Marx, hat uns nach Palästina gebracht, war mit uns – 

 

KvS: Ging das hier von Frankfurt, vom Bahnhof, vom Hauptbahnhof? 

 

Gerhard Nagel: Ja, ja.  

 

KvS: Mit dem Zug erst nach München, nicht? 

 

Gerhard Nagel: Ja, wir fuhren vom Hauptbahnhof nach München, in München mussten 

wir schon umsteigen, und da waren wir in einem Wartesaal, haben dort etwas gegessen, 

ausgeruht auf jeden Fall. Als wir an der Grenze waren, kam der Herr Marx durch die 

Coupés ganz aufgeregt und sagte: ‚Macht geschwind alle Fenster zu!’ Und später haben 

wir erfahren, dass man ihm gedroht hat, wir würden, als man hörte, uns nicht aus 

Deutschland lassen, wir müssten zurück fahren nach Frankfurt, weil, wir hätten Hitler in 

München im Wartesaal verflucht, was natürlich Unfug war. Nach einigen Minuten kam er 

noch mal durch oder, das weiß ich nicht mehr, auf jeden Fall, nach einiger Zeit fuhr der 

Zug weiter, und wir waren alle erleichtert, also wir fühlten erleichtert, dass wir trotzdem 

aus Deutschland kamen. Natürlich die Verfolgung, die Schläge, die wir hier und dort 

bekamen, das hat einen großen psychologischen Impakt  auf uns gehabt, so dass wir 

sogar auf dem Schiff, das war ein italienisches Schiff, da hatten wir auch noch Angst, 



 

 

  6 | 19 

vielleicht schickt man uns zurück nach Deutschland. Also dieses Trauma von dem Nazi-

Regime war so groß, dass sogar, als wir schon nach Palästina kamen, ich kann mich 

erinnern, dass ich noch wochenlang, wenn ich auf der Straße oder irgendwo auf Wegen 

ging und ich hörte, dass jemand hinter mir geht, hatte ich immer Angst, dass das jemand 

ist, der mich schlagen will. Ich rede nicht davon, dass wir als Kinder noch monatelang 

immer die Fenster zumachten, bevor man etwas Politisches sprach.  

 

KvS: Herr Stern hatte mir eben auch noch erzählt, dass einige Wochen danach auch 

noch regelmäßig an die Eltern geschrieben wurde und manche Kinder auch Post 

bekamen. 

 

Gerhard Nagel: Ja, darüber kann ich Ihnen etwas sagen. Also wir konnten damals noch 

durch das Rote Kreuz schreiben. Kurz danach war ja schon der Ausbruch des Krieges. Wir 

konnten durch ’s  Rote Kreuz schreiben. Aber nur 25 Worte.  Das waren keine 

(unverständlich), wie man gestern gesagt hat, sondern  das waren sozusagen Rote-

Kreuz-Briefe. Da konnte man nur 25 Worte schreiben. Also wenn meine Eltern mir 

schrieben, konnte ich auf demselben Brief, auf demselben Formular antworten, oder das 

Gegenteil, dass ich schrieb und sie antworten mir, aber das war nicht die tat, weil ich 

hatte ja kein Geld. Also sie schrieben mir Briefe. Und ich habe die Briefe bis heute noch 

zu Hause. Und gewöhnlich war der Text so: ‚Wir sind noch gesund.’ Und ich verstand 

leider ganz gut, was das heißt, wir sind noch gesund, weil mein Vater nach der 

‚Kristallnacht’ natürlich im Konzentrationslager in Buchenwald war. Und als er von 

Buchenwald nach Haus kam nach vier Wochen, und das muss ich betonen, er hatte das 

Glück mit Gänsefüsschen, Glück, nach vier Wochen entlassen zu werden, andere blieben 

dort viel länger. Aber er wurde nach vier Wochen entlassen, weil er schwer 

kriegsbeschädigt war. Vom Ersten Weltkrieg natürlich. Und nachdem mein Vater nach 

Haus kam und sich gewaschen hatte, gebadet hatte, das war das Erste, weil, dort hatten 

sie natürlich nicht die Möglichkeit, sich richtig zu waschen, dann nahm mich mein Vater 

zur Seite und sagte mir: ‚Weißt du, was ich jetzt mache, ist bestimmt nicht pädagogisch. 

Aber ich will trotzdem, ich muss es machen.’ Und er sagte mir, du sollst wissen das und 

das und das hat man uns und mir angetan. ‚Ich will, dass du es weißt.’ Und im Jahre 42, 

als meine Eltern deportiert wurden, bevor meine Eltern deportiert wurden, haben sie mir 

noch zwei Briefe am letzten Abend geschrieben. Und haben sich von mir verabschiedet. 

Was genau ihnen bevorstand, wussten sie bestimmt nicht, aber dass ihnen nichts Gutes 

bevorstand, wussten sie. Und diese Briefe – die zu mir, auf mich kamen nach dem Krieg, 

die wurden bei einer Bekannten also bewahrt. Und ich lese diese Briefe jedes Jahr an 



 

 

  7 | 19 

dem Tag, ich weiß ja nicht, an welchem Tag die Eltern ermordet wurden, aber wir haben 

in Israel einen Tag, an dem Menschen, die nicht wissen, wann die Eltern gestorben sind, 

das Kaddisch-Gebet sprechen, also das Gebet am Sterbetag der Eltern, dass man sagt. 

Und immer an diesem Tag lese ich diese Briefe nochmals. Und das ist immer wieder 

erschütternd (kämpft mit seinen Tränen).  –  Mein Vater war Zionist. Nicht alle Juden in 

Deutschland waren Zionisten. Mein Vater war Zionist. Und mein Vater wollte eigentlich 

Deutschland verlassen, also bestimmt nach der ‚Kristallnacht’. Und hat alles probiert, was 

er konnte, in die verschiedensten Länder zu kommen. Alle Tore waren geschlossen. In 

den letzten Monaten bekamen meine Eltern endlich ein Affidavit nach Amerika, also in die 

Vereinigten Staaten. Aber bis sie eines Tages hören, dass die Amerikaner herausgegeben 

haben eine Quote. Das heißt, nur 500 deutsche Juden konnten jeden Monat nach 

Amerika kommen. Und man musste sich einschreiben im Konsulat, in Stuttgart. Bis sie 

dann geschrieben haben und Antwort bekommen haben, bekamen sie Nummer 

elftausend  so und so viel. Das natürlich, da war keine Aussicht. Weil wenn 500 

Menschen jeden Monat raus können, also bis man auf elftausend kommt, das war schon 

zu spät, leider Gottes. Und dann, ich war schon im Land, konnte natürlich nur die 25-

Wörter-Briefe durchs Rote Kreuz bekommen. Aber ich bekam einmal einen Brief, ich weiß 

nicht, wie der zu mir kam, ich glaub durch Amerika irgendwie, und da schrieb mein 

Vater, die deutschen Behörden haben dann verlangt, man soll die Fahrt mit Devisen 

bezahlen. Mit 5000 Dollar, also 5000 Dollar hätten sie bezahlen müssen, und die hatten 

sie natürlich nicht. Weil das Geschäft von meinem Vater wurde natürlich beschlagnahmt  

nach der ‚Kristallnacht’, alle Waren wurden beschlagnahmt. Und ich weiß nicht, von was 

meine Eltern überhaupt leben konnten. Also bestimmt hatten sie keine 5000 Mark, 

bestimmt keine 5000 Dollar. Da schrieb mein Vater also: ‚Für dreckiges Geld müssen wir 

hier bleiben.’ Vielleicht hätten sie sonst noch raus gekonnt. Ich hatte natürlich als Kind 

immer noch die Hoffnung, vielleicht sind die Eltern trotzdem irgendwie raus gekommen. 

Vielleicht überleben sie das trotzdem. Aber nach dem Krieg hab ich gehört, sie waren 

nach Minsk deportiert worden, sie wären in einen Zug gekommen, der nie dort 

angekommen wäre. Ob das wahr ist oder nicht, weiß ich nicht. Ich hab keine Leute 

gesprochen, die das überlebt haben. Niemand von diesen Menschen, die an dem kleinen 

Ort geblieben sind, wissen, was eigentlich mit unseren Eltern und anderen Leuten 

passiert ist. – Ja, was soll ich Ihnen noch erzählen? 

 

KvS: Haben sich eigentlich die Jungs in Kfar HaNoar HaDati  darüber untereinander auch 

mal unterhalten – jeweils über die Eltern? 

 



 

 

  8 | 19 

Gerhard Nagel: Ja, sehen Sie. Wir waren ja alle, wir hatten alle dasselbe Schicksal. In 

diesen Jahren, wir waren bestimmt deprimiert, obwohl wir sozusagen tagtägliches Leben 

normal gelebt haben. Aber es gab viele Kinder, die nächtelang geweint haben. Das ist 

mir klar. Und es kann auch sein, dass deshalb, wir hatten einen Jungen, der sozusagen 

übergeschnappt ist, es kann auch sein, dass das einer der Gründe war, dessen Bruder ist 

hier unter uns, aber ich würde ihn nicht darüber fragen, weil  er selber weiß nicht genau, 

was passiert ist. Ich weiß nur, dass der Junge eines Tages angefangen hat, nicht normal 

zu sein. Ich weiß auch dadurch, dass ich eine Zeit lang mit ihm in einem Zimmer 

gewohnt habe, dass der Junge enorm, enorm darunter gelitten hat, dass er nicht wusste, 

was mit seinen Eltern los ist. 

 

KvS: Herr Stern sagte mir vorhin, dass die Kinder darüber eigentlich nicht gesprochen 

haben 

 

Gerhard Nagel: Dass man gewöhnlich nicht darüber gesprochen hat? Ist klar. Was 

konnte man sprechen? Wir wussten ja über Vergasungen und solche Sachen wussten wir 

ja natürlich nichts. Wir hatten alle irgendwie trotzdem eine Hoffnung, vielleicht die Eltern 

noch mal zu sehen. Also kurz nachdem wir ins Land kamen, hatte ich immer noch die 

Hoffnung, dass die Eltern irgendwie raus kommen, gerade weil sie ein Affidavit hatten. 

Und sie dachten es vielleicht auch. Sogar einmal bekam ich einen Brief, also das war 

scheinbar noch vor der Zeit, bevor die Rote-Kreuz-Briefe ankamen, also bevor der 

Weltkrieg ausbrach, da schrieben mir meine Eltern: ‚Der nächste Brief wirst Du schon 

vom Weg bekommen oder von Italien.’ Also wir hatten immer wieder Hoffnungen und 

Hoffnungen und Hoffnungen. Und auch nachdem der Krieg ausbrach, wusste man ja auch 

nicht genau, was los war. Und sogar, nachdem der Krieg zu Ende war, hatte man immer 

noch die Hoffnung. Vielleicht, vielleicht, vielleicht ist jemand gerettet. Damals wurden so 

Listen veröffentlicht, es gab trotzdem Menschen, die den Krieg überstanden haben oder 

ich weiß nicht irgendwie in Untergrund gegangen sind oder in letzter Minute noch raus 

gekommen sind, und da wurden immer Listen veröffentlicht und hat man immer gesucht 

und gesucht und gesucht. Und natürlich, langsam wurde es allen von uns klar, dass wir 

Waisen sind. Auch diejenigen, die im Waisenhaus waren, ohne dass sie Waisen waren, 

sind Waisen geworden. Das hat auf uns, ich mein: Diese Nazizeit und das Verlieren der 

Eltern hat Wirkungen auf uns bis heute. Ich sage immer: Wir haben zwar, wir leben zwar 

normales Leben, und wir haben normales Leben aufgebaut, wir haben Familien 

aufgebaut. Aber wie es auch ist: Eine Narbe, eine seelische Narbe hat jeder von uns bis 

heute. Schon dieser Fakt, dass eigentlich, man musste eine neue Sprache erlernen, und 



 

 

  9 | 19 

zum Teil auch die Lehrer, die uns unterrichteten, konnten auch kein Hebräisch wie es 

sein musste, ja? Das heißt, und dann – na, gut, das ist unwichtige Sache. Aber ich weiß 

nicht, wie sich’s bei anderen bemerkbar gemacht hat. Aber bei mir zum Beispiel diese 

Sache, dass ich auch meine Eltern und auch weitere Familie, also Tanten und Onkel und 

so weiter verloren hatte, das hat sich so bemerkbar gemacht, dass ich dann als ziemlich 

junger Mensch schon erstmal Familie gesucht habe, ich hab’ die ganzen Jahre, schon seit 

Kind, seitdem ich ausgewandert bin, überall gesucht, wo ich Verwandte hab’ und hab’ mit 

allen Verwandten korrespondiert, noch zur Zeit meiner Eltern, meine Eltern haben das 

auch gewollt, also ich hatte einen ganz alten Onkel meiner Mutter in Australien, mit dem 

hab ich korrespondiert, eine Cousine von meiner Mutter in Südafrika, Verwandte in 

Amerika. Ich als elf-, zwölf-, dreizehnjähriges Kind hab immer Briefe an alle Verwandten 

geschrieben, um den Kontakt zu haben und zu fühlen, dass ich trotzdem noch jemanden 

in der Welt habe. Und vielleicht ist das auch ein Grund, dass viele von uns ziemlich jung 

geheiratet haben, um eine Familie zu gründen. Ich war zum Beispiel sehr froh, eine Frau 

zu finden, die Familie hat, das heißt, sie hat leider auch keine Eltern, ihre Eltern sind 

auch in Deutschland umgekommen, ihre Eltern und noch zwei Geschwister, aber die noch 

eine größere Familie in Palästina hatte, ja? Und ich glaube auch, dass wir unseren 

Kindern vielleicht mehr geben als gewöhnliche Eltern, gerade deshalb, weil wir keine 

richtige Jugend hatten. 

 

KvS: Haben Sie auch Kinder? 

 

Gerhard Nagel: Ja, wir haben drei Kinder, zwei Jungens und ein Mädel, das Mädel ist 

der Sandwich, die Mittlere. Wir haben schon Enkel. Vier Enkel bei dem großen Sohn und 

drei bei dem jüngeren. Aber die Kinder sprechen kein Deutsch. Nein. Kein Deutsch.  

 

KvS: Wann haben Sie denn angefangen, mit Ihren Kindern über Ihre Geschichte zu 

sprechen? 

Oder haben Ihre Kinder Sie irgendwann mal gefragt? 

 

Gerhard Nagel: Das weiß ich nicht genau, wann das angefangen hat. Aber wir haben 

immer über alles gesprochen. Ich bin der Meinung, dass die Kinder sollten wissen, was 



 

 

  10 | 19 

ihren Eltern passiert ist, aber nicht nur, gerade weil das uns passiert ist, sondern 

überhaupt. Kinder sollten  

Doch wissen überhaupt über das vergangene Leben ihrer Eltern und auch sich 

interessieren für ihre Eltern, ihre Großeltern. Woher sie stammen! Nein, das war für uns 

nie ein Problem, war überhaupt kein Problem. 

 

KvS: Hatten Sie nicht gestern Abend auch erzählt, was Sie für Vorstellungen hatten 

damals, als es nach Palästina ging? Was das für ein Land sein würde? Woran man 

gedacht hat, was einen da erwartet? 

 

Gerhard Nagel: Nein, ich glaub, ich habe nicht darüber gesprochen. Aber ich als Kind 

hatte keinen großen Vorstellungen, was Palästina war. Außer dem Lied, das wir in der 

Schule gelernt haben: ‚In Jerusalem am Bahnhof, da kann man Juden sehen…’ (lacht). 

Und ich weiß nicht, wer das gesagt hat, dass in Palästina die Bananen da wachsen, da 

muss man nur den Mund aufmachen, ich weiß nicht, wer das gesagt hat, aber ich hatte 

keine große Ahnung, auch keine großen Vorstellungen habe ich mir gemacht über 

Palästina. Ich kann mich nur erinnern, als wir ankamen, also das Schiff, in Haifa 

ankamen und uns jemand abgeholt hat und uns diese großen gelben Früchte, wie heißen 

die auf Deutsch, nicht die Apriko, Apfelsinen, sondern diese – KvS: Pampelmusen? – 

nein, diese gelben, ist  auch eine Zitrusfrucht, hm, das ich das gerade nicht im Kopf 

habe, wie heißt das auf Hebräisch? – KvS: Macht ja nichts –  Gut, also  ein Lehrer von 

dem Kfar HaNoar also hat uns abgeholt und hat uns jedem eine so große Zitrusfrucht 

gekauft, da waren wir ganz aufgeregt. Was? So etwas bekommt jeder? Eine ganze 

Frucht? Aber das war ja April 39, und da sind wir direkt in die Atmosphäre von Palästina 

damals rein gekommen, d.h. wir fuhren in einem Autobus, special (spricht das Wort 

Englisch) Autobus, den man für uns bestellt hatte, um uns in das Jugenddorf zu bringen. 

Aber die Fenster von dem Autobus waren vergittert, weil die Araber schon damals Steine 

warfen, damit man nicht verletzt wurde, also ging es im vergitterten Autobus. Und dort 

in Kfar HaNoar, das war interessant, das war ein Jugenddorf, also ein Dorf von der 

Jugend-Alijah, und wir waren Kinder, also das erste Mal, dass dort auch Kinder 

hinkamen, in unserer Gruppe, wie Sie ja gestern Abend gehört haben, waren Kinder von 

(die jüngsten waren acht 

vielleicht, acht/neun, und die ältesten, das war schon Jugend, Sechzehnjährige), aber die 

Lehrer in Kfar HaNoar und auch die Leitung, das waren alles deutsche Juden zum großen 

Teil. Die Leitung kam aus Hamburg. Und dadurch, dass die Lehrer zum Teil auch 



 

 

  11 | 19 

Neueinwanderer waren und die Sprache nicht so hundertprozentig beherrscht haben, hat 

es eine ganz schöne Zeit gedauert, bis wir die Sprache beherrschen konnten. Wir hatten 

ein, zwei Lehrer, die nicht aus Deutschland waren, und die sprachen wirklich gutes 

Hebräisch. Also deutsche Juden sind nicht so besonders sprachbegabt. Vielleicht ist der 

Grund, weil die deutsche Kultur so in ihnen gesteckt hat, dass sie keine andere Sprache 

(überlegt) … unterbewusst leichter lernen können, aber von der zweiten Seite aus, 

deutsche Juden, wenn sie schon die Sprache erlernen, also wenn sie schon das Hebräisch 

beherrschen, dann ist es hundertprozentig. Und ich als Lehrer kann schon sagen, dass 

ich  hundertprozentig die Sprache beherrsche, ja. 

 

KvS: Sind Sie später auch Lehrer geworden? 

 

Gerhard Nagel: Ja. Ich will Ihnen sagen, ich habe in der Jugend-Alijah bin ich dort 

gewesen in Kfar HaNoar bis 18 Jahre, dann war ich kurze Zeit, also ein Jahr in einem 

Kibbuz, also nachdem ich bis 18 Jahre in der Jugend-Alijah in dieser wirtschaftlichen 

Schule gelernt habe,  

sind wir in einen Kibbuz gegangen, das heißt ein drittes Jahr in einem Kibbuz 

mitzuhelfen, das war ein Kibbuz neben Gaza. Und  nach einem Jahr bin ich auf ein 

Lehrerseminar der Jugend-Alijah gegangen, habe dort ein Jahr studiert, und nach diesem 

Jahr bin ich zurück zu meinen Kollegen gekommen, die inzwischen ein Kibbuz gegründet 

haben, und bin dort Innensekretär geworden für ein halbes Jahr. Das war auch ganz in 

der Nähe von Gaza. Das ist ein Platz, der heute wieder existiert, der heißt (hebräisch), 

ein Kibbuz namens (hebräisch). Dort waren wir nur vierzig Jungens, und das war etwas 

ganz Außergewöhnliches, da haben die Ägypter probiert, den Platz zu erobern, und ich 

war schon nicht mehr da, ich bin kein Held, aber die dort waren, das waren wirkliche 

Helden, vierzig fast Kinder, kann man sagen, zu kämpfen gegen die ganze ägyptische 

Armee von damals mit Tanks und mit Kanonen, also das ist unglaublich, das ist wirklich, 

wenn man das nicht wirklich wüsste, dass das wahr ist, würde man denken, das ist ein 

Märchen! Wir hatten, also was man mir erzählt hat, wir hatten dort also unter uns, war 

auch ein Mädel, wir waren also zwanzig Jungen vielleicht und zehn Mädels, und als ich 

schon nicht mehr da war, die Ägypter haben angegriffen, da hatten wir ein Mädel, die 

war besonders klein, und für die hat man nur ein kleines – KvS: Gewehr? – Gewehr, ja 

so ein italienisches Gewehr, und die Jungs von uns, die hatten auch nicht genug Kugeln, 

und da hat der Kommandeur, der selbst ein Junge war von neunzehn Jahren, hat gesagt: 

‚Hör zu, wir haben nicht genug Munition, lass die Ägypter ran kommen und ran kommen’, 



 

 

  12 | 19 

und das waren so große Sudanesen, und diese Kleine mit ihrem kleinen Gewehr, also hat 

vielleicht vierzig ägyptische Soldaten niedergelegt, weil die waren so sicher, dass sie den 

Platz erobern, die sind gegangen, als ob man spazieren geht auf der Straße, ja? Und 

unsere Leute haben gewartet, bis sie so ganz kurz vor dem Kibbuz waren, und dann 

haben sie angefangen zu schießen, weil sie einfach keine Munition hatten.  Am Ende war 

so Waffenstillstand vier Wochen, und da hat man diesen Platz also liquidiert. Aber das ist 

nur eine Nebensache. Die Schwester von diesem Mädel ist hier unter diesen Leuten hier, 

ich kann Sie Ihnen morgen zeigen, die ist auch sehr klein. Also dann ich bin, bevor der 

Krieg so richtig angefangen hat, hat man mich gerufen, ich soll doch in der Jugend-Alijah 

unterrichten, weil ich hatte ja studiert ein Jahr auf Kosten der Jugend-Alijah. Und da bin 

ich wirklich dort hin gegangen, also in so ein Lager, wo Kinder und Jugendliche 

hinkamen, aber nach kurzen Monaten, nachdem der Krieg, den wir nennen den 48er 

Krieg, aus war, da bin ich ins Militär gegangen. Nach anderthalb Jahren hat man mich, da 

ich also Lehrer und Erzieher war, bisschen früher entlassen als andere Soldaten, und da 

bin ich wieder in dieses Jugendlager zurückgegangen, um dort zu unterrichten. Dann 

nach einiger Zeit habe ich meine Frau kennen gelernt, die auch eine Lehrerin war in 

einem Heim von der Jugend-Alijah. Und im Jahre 50 haben wir geheiratet.  Und dann bin 

ich also übergegangen, wenn man das sagen kann, von der Jugend-Alijah in das 

Erziehungssystem der Regierung, also habe ich angefangen, als Lehrer zu arbeiten. 

Meine Karriere hat schon angefangen als Direktor von einer kleinen Schule, und Lehrer, 

und nach einigen Jahren habe ich mir gesagt, hör mal zu, Lehrer, du kannst doch nicht 

das ganze Leben Volksschullehrer sein, da habe ich angefangen, auf der Universität zu 

studieren. Wir haben damals gewohnt in der Nähe von Haifa, und da habe ich meine Frau 

gebeten, lass mich ein Jahr studieren, ich werde probieren, dass wir nach Jerusalem 

übersiedeln können, wenn nicht, würde ich aufhören, kann nicht so leben, dass ich dort 

in Jerusalem studiere und du bleibst hier wohnen, wir hatten inzwischen auch schon ein 

Kind, unseren größten Sohn. Und ich habe wirklich Platz gefunden, ’ne kleine Wohnung, 

da sind wir also nach Jerusalem gezogen, und ich habe dort studiert und in derselben 

Zeit auch gearbeitet in einer Volksschule. Ich habe dort auf der Jerusalemer Universität 

meinen BA gemacht, nachher meinen MA, und als ich gesehen habe, dass alles so gut ist, 

dann war PHD, wie sagt man auf Deutsch, Doktorat? Doktorat geschrieben, und 

heutzutage bin ich schon am Ende meiner Karriere. Nachdem ich das Doktorat 

geschrieben habe, habe ich angefangen, auf der Universität selbst zu unterrichten, zuerst 

auf der Haifa-Universität, und seit 23 Jahren bin ich jetzt in der Bar-Ilan-Universität in 

der Nähe von Tel Aviv in Ramat Gan. Wir wohnen bis heute noch in Jerusalem, aber der 

Weg ist nicht weit, also von Jerusalem bis zur Universität in Ramat Gan fährt man fünfzig 

Minuten. Mein Fach, was ich studiert habe, wollen Sie auch wissen, also: Ich habe 

studiert zum BA Bibel und Hebräische Literatur. Und in dem Rahmen von der Hebräischen 



 

 

  13 | 19 

Literatur, die Hebräische Literatur ist natürlich eine enorme Literatur, da gibt es die 

verschiedensten Sektionen, und ich habe spezialisiert bei einem Mann, der hauptsächlich 

Literatur unterrichtet hat, die Literatur, die durch die Philosophie beeinflusst wurde, und 

Literatur, die durch die jüdische Mystik beeinflusst wurde, d.h. nicht direkt Philosophie 

und direkt Mystik, sondern  Moralliteratur, durch die Philosophie beeinflusst und ein 

anderer Teil – 

 

E N D E  Seite A  

 

Seite B 

 

Gerhard Nagel: Ich bin Voll-Professor, das heißt, das höchste Grad, das man erreichen 

kann auf einer Universität, in der Bar-Ilan-Universität,  ich unterrichte in dem 

Department der Abteilung von Hebräischer Literatur, also mein Fach ist Chassidische 

Literatur, und zwar betätige ich mich, also ich unterrichte auch chassidische Philosophie, 

d.h. die chassidische Gedankenwelt, die als Literatur niedergeschrieben ist, das ist eine 

der zwei Zweige der chssidischen Literatur, der zweite Zweig ist die Erzählungsliteratur. 

Und mit der beschäftige ich mich sehr, hauptsächlich weil ja die Abteilung, in der ich 

arbeite, ja eine Abteilung ist von Literatur, die hauptsächlich moderne hebräische 

Literatur unterrichtet. Aber was interessant ist, dass auch die moderne hebräische 

Literatur ist auch beeinflusst von diesen chassidischen Erzählungen. Zum Beispiel der 

bekannte Nobelpreisträger Agnon ist sehr beeinflusst von chassidischen Geschichten. Es 

gibt von ihm Erzählungen, die eigentlich eine Erweiterung sind von chassidischen 

Geschichten. Das ist eine meiner Arbeiten. Ich gebe zum Beispiel in letzten Jahren critical 

editions von chassidischen Erzählungsbüchern raus. Diese Bücher von chassidischen 

Erzählungen wurden gedruckt zum ersten Mal im Jahre 1815, wurde das erste Buch 

gedruckt, dann wurden zig solche Bücher gedruckt, in denen viele chassidische 

Erzählungen gebracht werden, manchmal über einen bestimmten chassidischen Führer, 

manchmal über einige von diesen Leuten, manchmal sind es schon Anthologien, sagt 

man das auf Deutsch? Und die Sachen wurden natürlich gedruckt wie es damals Usus 

war, ohne Punktierung und natürlich ohne Erläuterung usw., und ich gebe diese Bücher 

dann heutzutage raus modern mit Punktation und dann mit footnotes, also wenn ein 

Name vorkommt  in der Geschichte oder ein bestimmter Ort und so weiter,  erkläre ich 

immer in den footnotes, was das ist. Und wenn schwere Worte vorkommen, Jiddisch 

manchmal in der Mitte von der Geschichte, jiddisches oder polnisches Wort oder ein Satz 



 

 

  14 | 19 

aus der Bibel, die Leute nicht wissen, wo er steht, oder Sachen, die im Talmud 

vorkommen und so weiter, das zeige ich immer in den footnotes an, außerdem jedes 

Buch hat ein Vorwort über den Mann, der die Geschichten gesammelt hat, was man über 

ihn weiß, wo er gelebt hat, wie er gearbeitet hat, in was für’n System er gearbeitet hat, 

und außerdem am Ende zu  jedem Buch haben wir die  

Indexe, und da habe ich schon in  diesem Projekt, habe ich schon sieben oder acht 

Bücher raus gegeben. Ich will weiter machen, das einzige Problem ist das finanzielle 

Problem. Und – 

 

KvS: Das ist ja eine sehr akribische Arbeit, nicht? Die Sie da machen –  

 

Gerhard Nagel: Was heißt akribisch? 

 

KvS: Akribisch, also ganz fein, sehr genau muss man sein – 

 

Gerhard Nagel: Ja, man muss sehr genau sein. Wissen Sie, hauptsächlich die Arbeit, ich 

habe auch einige kritische Ausgaben von chassidischer Philosophie raus gegebe, also von 

diesen Philosophiebüchern. Das sind eigentlich schon Homo … (?), sagt man das auf 

Deutsch so? Also: Reden, die in der Synagoge gesprochen werden, heißen hormilieren 

oder hombolieren – und die chassidische Gedankenwelt ist so der chassidische Führer, 

hat immer am Schabatt, am Samstag, während der Mahlzeit über die chassidische 

Gedankenwelt gesprochen, und nachher wurde das gedruckt, ja? Und der erste Mann, 

der chassidische Bücher herausgegeben hat, war ein Schüler des Gründers des 

Chassidismus, der (hebräisch) hieß, und der hat viel Bücher geschrieben und gedruckt, 

die wurden in Jahren 1780 bis 82 gedruckt. Der Gründer des Chassidismus selbst ist im 

Jahre 1760 gestorben. Also das waren die ersten chassidischen Bücher, und als ich die 

raus gegeben habe, das war eine enorme Arbeit, weil dort Tausende von Tausenden  

footnotes sind, ich muss überall schreiben, was im Text vorkommt, woher das eigentlich 

kommt, also wo das erwähnt wird in der Bibel und im Talmud oder in mittelalterlichen 

Kommentaren oder in der mystischen Literatur der Juden, die man Kabbala nennt, und 

da hatte ich eine enorme Arbeit. Zum Beispiel einmal schrieb der Mann ein kleines Zitat 

von vier Worten, und er schrieb, dass das in einem bestimmten Buch vorkommt. Da 

musste ich das ganze Buch, das so ein Foliant ist, das Buch durchlesen, um die vier 



 

 

  15 | 19 

Worte zu finden! Weil ich doch akademisch in Ordnung sein will, und ich muss doch 

überall schreiben, von wo das genommen ist! Also das ist wirklich eine sehr, sehr 

schwere Arbeit. Aber – 

 

KvS: Aber Sie machen’s gerne! 

 

Gerhard Nagel: Ja. Ich mach das sehr gerne. Ich habe auch noch ein drittes Thema, 

das ich unterrichte, und das ist vielleicht das interessanteste Thema: und das ist das 

Thema von Volkserzählungen, also Motive, die in Volkserzählungen, auch in 

chassidischen Erzählungen vorkommen, und besonders über naturelle Motive – sagt man 

das? Also ich habe auch in letzter Zeit, in den letzten Jahren, eine große 

Forschungsarbeit gemacht über diese Motive und habe ein Buch geschrieben, das sogar 

schon ins Englische übersetzt wurde und in Amerika raus kam vor einem Jahr, das heißt 

„Magic mystizism and Chassidism“. Und der erste Teil, das erste Kapitel in diesem Buch 

ist über (hebräisch) das heißt, in Deutsch würde man sie nennen: Wundermänner des 

jüdischen Volkes. Also hat sich heraus gestellt in meiner Forschung, dass es solche 

Wundermänner, Wundermann ist eigentlich die Übersetzung von (hebräisch), also der 

Gründer des Chassidismus hieß auch (hebräisch). Wundermänner waren Menschen, die 

glaubten, und andere Menschen glaubten es natürlich auch, dass sie die Kraft haben, 

übernatürliche Sachen machen zu können durch die Aussage eines göttlichen Namens 

oder Aussage im Namen von Engel und so weiter, und die auch bestimmte (?) schreiben 

können. Und es stellte sich raus, dass in der Geschichte des jüdischen Volkes solche 

Menschen gab mindestens seit dem 10. Jahrhundert. Das Interessante aber ist, dass die 

Sache im Osten angefangen hat, scheinbar in Babylonien und vielleicht in Nordafrika, 

nachher gab es solche Leute in Süditalien, diese ganze Gedankenwelt ist auch nachher 

nach Deutschland gekommen durch eine Familie, eine jüdische Familie, die von Italien in 

das Rheingebiet gewandert ist, und zwar die heißt die Familie der (spricht in Silben) Ka-

lo-mo-niden, also in Hebräisch ist das Kalonymus, ich glaube, auf Deutsch sagt man, 

Kalom. Also die wohnten dann im Rheingebiet, da gab es drei ganz bekannte Menschen, 

einer hieß Samuel HeChassid, also Samuel der Fromme, sein Sohn Yehuda HeChassid, 

Judah der Fromme, und dessen Schüler Eleazar aus Worms. Also diese drei Menschen, 

die sehr bekannt waren in ihrer Generation und die auch zusammen ein Buch 

geschrieben haben, das heißt „Das Buch der Chassidim“, diese drei Menschen wurden in 

der jüdischen Bevölkerung (hebräisch), also  



 

 

  16 | 19 

Wundermänner, genannt. Und seit dieser Zeit haben wir auch sehr interessante, über 

diese Menschen haben wir sehr interessante Geschichten. Und vielleicht das 

Interessanteste ist in diesem Kapitel, das ich in meinem Buch geschrieben habe, dass ich 

habe auch gefunden einen deutschen Rabbiner, der im Jahre 1713 als – wie sagt man 

das – als Zauberer, ja, als Zauberer verurteilt wurde zu lebenslänglichem Gefängnis! Und 

das war ein Rabbiner namens Hirschfränkel, der Rabbiner war in Ansbach, das habe ich 

vor zwei Jahren, habe ich mich  

angefangen, zu interessieren, bin in Ansbach gewesen und habe auch die ganzen 

Urkunden gefunden, ich war auch in Nürnberg, habe dort in Archiven viel rumgestöbert, 

aber in Ansbach habe ich auch gefunden das Urteil von ihm, wie er verurteilt wurde, er 

saß wirklich dann zig Jahre im Gefängnis, wurde durch, es war ein sehr starker Regen, 

also das Gefängnis in Schwabach stand vor dem Umfallen, und da hat man die Leute für 

kurze Zeit entlassen und  

hat gesagt, den alten Mann, den kann schon überhaupt entlassen, und sein Sohn 

berichtete damals, dass der Mann schon so verwirrt war, dass er sogar seine Frau und 

seinen einzigen 

Sohn nicht mehr erkannt hat. Was für mich sehr interessant war: Ich habe über diese 

Forschung vor ungefähr einem Jahr in Jerusalem auf einem Internationalen Kongress für 

Judaica einen Vortrag gehalten, und in derselben Sitzung tat auch ein Vortrag ein Prof. 

Götschel aus Paris und hat sich rausgestellt, dass er einer seiner Kindeskinder ist.  

 

KvS: Das ist ja interessant. 

 

Gerhard Nagel: Ja, das ist sehr interessant.  Ich habe diese Urkunden, ich habe 

Erlaubnis bekommen von der Bibliothek in Ansbach, diese Sache drucken zu lassen, weil 

ich hab in Ansbach befindet sich das einzige Dokument, das damals gedruckt wurde, ich 

habe das gedruckt, also wie Fotografie und natürlich in Hebräisch ein Vorwort 

geschrieben, und habe nur 100 Kopien davon drucken lassen. Ja, wer hat Geld, so was 

zu kaufen, wer  interessiert sich? Aber zu meinem größten erstaunen hat sich 

herausgestellt, dass es in Israel noch mindestens zwölf, fünfzehn Menschen gibt, die 

Abkömmlinge sind von diesem Rabbiner, der  

dort im Gefängnis gesessen hat. Und – 

 



 

 

  17 | 19 

KvS: Ich muss gleich los, und zwar weil meine Kinder zu Hause auf mich warten. Aber 

wir haben hier ja schon ganz viel. Ich wollte Sie eigentlich noch mal was Kurzes fragen, 

damit ich das hier auch richtig hab mit Ihrem Namen. Das ist jetzt bisschen abrupt. Aber 

Sie hatten doch vorhin gesagt, Sie hießen als Kind Gerhard Nagel. 

 

Gerhard Nagel: Also ich bin geboren als Gerhard Nagel, ja, meine Familie 

väterlicherseits heißt Nagel, die Mutter, Familie, die Frankfurter, hießen Schuster. Und ich 

habe den Namen hebräisiert, heiße heute Nigal, aber das Interessante ist, die 

Buchstaben sind dieselben Buchstaben, das ist nur,  im Hebräischen gibt es ja so ’ne 

Punktierung, also im Hebräischen ist noch drin das N und das g und das l, also Leute, die 

den Namen nicht richtig lesen, lesen noch manchmal Nagel, obwohl es ein hebräisches 

Wort ist: Nigal. Und Nig-al ist auf Deutsch: der Erlöste, das heißt, derjenige, der im 

letzten Moment noch raus gekommen ist und deshalb lebt. Ja. Noch ’ne Frage? 

 

KvS: Eigentlich hätte ich noch – blöd, ist jetzt schon fünf Uhr – eigentlich hätte ich so 

gerne noch mal auch zu diesem Dorf noch was gehört, und zwar sagte mir Herr Stern, 

wie das Leben da war, dass das so sehr demokratisch alles aufgebaut war, das man für 

alles Komitees hatte und gemeinsam alles besprochen hat – 

 

Gerhard Nagel: Ja, ja, manchmal zu demokratisch fast (lacht)! In der Jugend-Alijah war 

es immer so, dass eine Gruppe, das ging nach Alter mehr oder weniger, also wir waren 

eine Gruppe vielleicht von 25, 30 Jungs und Mädels, und man blieb dort ungefähr bis 18, 

also von 16 bis 18, diese zwei Jahre, das war die Jugend-Alijah. Vorher waren wir ja 

Kinder. Und das hat sich wirklich demokratisch abgespielt, das heißt, man hatte einen, 

ich weiß nicht, wie man das auf Deutsch sagt, ein – KvS: Komitee? – Komitee also von 

den Jungens, aber es ging nicht alles ganz demokratisch zu, d.h. jeder musste natürlich 

in die Schule gehen, einen halben Tag lernen, ja? Und den zweiten halben Tag musste 

man arbeiten, war nicht so demokratisch, dass jemand sagen konnte, ich will nicht 

arbeiten und so weiter. Aber wo arbeiten, das hat man schon mehr oder weniger die 

Leute hingeschickt, dort, wo sie gerne arbeiten wollten. Wir hatten hauptsächlich 

natürlich Landwirtschaft und ein Platz, wo man bisschen technisch gearbeitet hat, das 

war nicht Schreinerei, sondern mit Eisen und Blech – wie nennt man das? – 

 

KvS: Eine Werkstatt?  Kfz-Werkstatt?  



 

 

  18 | 19 

 

Gerhard Nagel:  Wo man auch, wie nennt man das? Nicht Schreinerei, sondern – 

 

KvS: Komme ich im Moment auch nicht drauf, Schreinerei ist ja mit Holz.  

 

Gerhard Nagel: Alles, was man macht mir Eisen und – 

 

KvS: Ich komm auch nicht drauf.  

 

Gerhard Nagel: Gut. Auf jeden Fall dort wollten alle sehr gerne arbeiten, das war für 

Jungen mehr männlich, das war auch so technische Sachen. Ich privat selber habe 

gerade gern im Gemüsegarten gearbeitet. Das hatte ich gern, ich weiß jetzt nicht genau, 

ob es das Gemüse war, das mir so imponiert hat. Oder die Ordnung, wie die alle so schön 

gepflanzt werden muss. Oder dass dort viele Mädels waren! (lacht). Auf jeden Fall, wir 

haben sehr viel Landwirtschaft auch theoretisch gelernt. Ja, wir haben gelernt, wie Kühe 

zu behandeln und wie Obst, also Fruchtbäume, wie das zu behandeln,  Gemüsegarten 

und dann die Hühnerzucht, also alles, was Landwirtschaft betrifft, haben wir sehr viel 

gelernt. Und wir haben auch im Theoretischen, also auch in der Schule auch viel Chemie 

und Physik und Botanik und all diese Naturwissenschaften auch sehr viel gelernt. Also bis 

18. Aber was man kaum gelernt hat bei uns, das war Englisch. Man hat gesagt, Englisch 

habt ihr ja nicht nötig. Weil: Das Ziel war, alle, dass alle,  die dort fertig lernen, entweder 

in die Kibbuzim gehen oder Moschawim gehen, also Kibbuz ist so, da sind alle gleich, also 

dort hat niemand was bezahlt bekommen, alle arbeiten, alle bekommen ihr Essen und so 

weiter, und im Moschaw ist, dass jeder sein eigenes Haus hat, selbst alles berechnen 

muss. 

 

KvS:  Englisch, dass man das nicht lernen brauchte, wollten Sie sagen. 

 

Gerhard Nagel: Ja, das hat mir sehr leid getan, weil das hat mir nachher sehr gefehlt, 

ja? Aber ich kann mich erinnern, wir hatten dort auch natürlich kein Geld, wir waren 

Kind, wer sollte uns Geld geben? Wir hatten ja keine Eltern und gar nichts! Wir waren 



 

 

  19 | 19 

froh, dass wir dort unser Essen bekamen! Aber ich habe trotzdem mal paar Pfennige 

gehabt und hab ich mir als erstes ein kleines Wörterbuch gekauft, ich hab’s heute noch 

zu Haus, in so einem kleinen Stück 25.000 Wörter! Deutsch-Englisch, Englisch-Deutsch. 

Ich weiß nicht, ob das Langenscheidt, so ein kleines Buch, oder was das für ’ne Firma 

war, kann ich mich im Augenblick  nicht erinnern. Auf jeden Fall: Ich als Kind habe jeden 

Tag gesessen und 50 Wörter geochst (lacht)! Weil, man muss eine Fremdsprache 

beherrschen, und deshalb trotzdem weiter, bis heute. Ich meine, ich lese Englisch und 

verstehe Englisch. Aber wenn ich in Englisch Vortrag geben muss, dann schreib ich mir 

das auf und gebe es trotzdem jemand noch mal  zum richtigen Korrigieren. Zum Beispiel 

das Buch, das jetzt in Englisch raus gegeben wurde, habe ich natürlich zuerst in 

Hebräisch geschrieben. Das wurde in Hebräisch gedruckt. Und dann musste ich es 

jemand geben, der es übersetzt hat. Das hat mich sehr viel Geld gekostet. Aber was 

Demokratie betrifft, ja, das war sehr interessant, das war: Alle waren wir natürlich gleich, 

wenn es Versammlungen gab, hat man Sachen besprochen,  da gab es Abstimmungen, 

ja? Also wer ist dafür? Und wer ist dafür? Machen wir das, und machen wir das. Die 

Sachen, die in unserem Bereich waren, zu entscheiden. Und natürlich, das war ’ne 

Gruppe, da hat man natürlich auch von Zeit zu Zeit schöne Ausflüge gemacht, und es 

war ein sehr reges Leben, Bankzeitungen herausgegeben von zeit zu Zeit, also man hat 

sehr viel Gemeinsames gehabt.  

 

E N D E  Seite B  


